
 

 

ÉCOLE NORMALE SUPÉRIEURE 

DÉPARTEMENT DES LANGUES ET SCIENCES HUMAINES 

SECTION DE FRANÇAIS 

SYLLABUS DE l’ECUE 

ÉTUDE DE TEXTES ET D’AUTEURS FRANÇAIS DU XIXe À NOS JOURS 

 Baccalauréat II  

45 Heures 

Crédits : 3 

 

Brève présentation de l’auteur du syllabus 

Rémy NDIKUMAGENGE est détenteur d’un doctorat en Langues, Lettres et Traductologie : 

option Didactique du Français Langue Étrangère, octroyé le 23 juin 2015 par Université Libre 

de Bruxelles. À partir du 7 août 2015, il a réintégré à l’école Normale supérieure (Burundi) en 

qualité d’Enseignant-Chercheur. Son axe spécifique de recherche est la Didactique du 

Français Langue Étrangère. Depuis le 20 janvier 2020, Rémy Ndikumagenge a été promu au 

grade académique de Professeur Associé et fait des expertises notamment dans l’élaboration 

des Manuels de français et dans la Formation des Formateurs en milieux scolaires.  

 

 

 

A/A 2024-2025



i 

 

Avant-propos 

 

BF2307 : Etude de textes et d’auteurs français du XIXe Siècle à nos jours 

Processus    Paramètres   Description  

Élaboration 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Titre de 

l’ECUE 

Etude de textes et d’auteurs français du XIXe  Siècle à nos 

jours 

Objectif 

global 

Comprendre et s’approprier les idées des auteurs français du 

XIXe  siècle à nos jours à travers leurs textes. 

Objectifs 

spécifiques 

L’étudiants doit être capable de :  

–  décrire, en guise de rappel, les époques littéraires 

d’auteurs français représentatifs et les thèmes traités au 

cours du XIXe siècle.  

– S’approprier le mode de traitement des thèmes, du mode  

d’écriture les pensées véhiculées à travers des extraits de 

textes littéraires de ces mêmes auteurs sélectionnés.  

– Décrire, en guise de rappel, les époques littéraires, 

auteurs français représentatifs et les thèmes traités au 

cours du XXe et XXIe siècles,  

– S’imprégner des modes de traitement des thèmes et des 

modes d’écriture ainsi que des pensées véhiculées par 

des extraits de textes littéraires d’auteurs français 

sélectionnés. 

Prérequis Le cours d’étude des textes et d’auteurs français (du moyen 

âge au 18e siècle, les Grands courants de la littérature 

française du 19e Siècle à nos jours. 

Organisation 

de l’ECUE  

3 crédits  

VHP : 45H,  

CM : 20 H 

 TP : 25 H 

Bref contenu 

du cours 

Le cours consiste à étudier les auteurs représentatifs et les 

extraits choisis, compte tenu des principaux genres et 

mouvements littéraires français du XIXe siècle à nos jours. 



ii 

 

 

 

 

Le cours met en exergue les caractéristiques esthétiques de 

chaque texte étudié, ses principaux thèmes et la pensée 

qu’ils véhiculent. Il est de plus prévu des séances de cours 

consacrées aux travaux pratique au terme du bref 

développement théorique. 

Méthodologie 

et supports 

pédagogiques 

Méthodologie Exposé magistral et lecture individuel dans le cadre des 

travaux pratique qui sont suivis de la restitution et 

commentaire sur des résultats des analyses textuels. 

Supports Ouvrages sur la littérature française et sa critique, syllabus 

de cours et sa version en format Power point. 

Mode 

d’évaluation 

Évaluation 

formative 

 Travaux pratiques 

Évaluation 

sommative 

Examen de forme écrite 

  



iii 

 

Table des matières 

Avant-propos ........................................................................................................................................... i 

Table des matières .......................................................................................... Erreur ! Signet non défini. 

Introduction générale .............................................................................................................................. 1 

Chapitre 1 : Le XIXe Siècle ........................................................................................................................ 2 

1.1. Période Romantique (1800 à 1843) ............................................................................................. 2 

1.1.1. Le Préromantisme ................................................................................................................. 3 

1.1.2. Romantisme (1820-1843) ...................................................................................................... 7 

1.2. Période réaliste........................................................................................................................... 10 

1.2.1. Le réalisme........................................................................................................................... 10 

1.2.2. Le Naturalisme ..................................................................................................................... 13 

1.3. Poésies de la modernité : le symbolisme ................................................................................... 16 

1.3.1. Rappel sur la théorie symboliste ......................................................................................... 16 

1.3.2. Poètes symbolistes [ou poètes de la modernité] ................................................................ 17 

1.3.3. Idées fortes contenues dans les Fleurs du Mal ................................................................... 18 

Chapitre 2 : Les XXe et XXIe Siècles ........................................................................................................ 19 

2.1. La période d’avant 1914 ............................................................................................................. 19 

2.1.1. Une poésie mise à l’honneur ............................................................................................... 19 

2.1.2. Le Roman de 1900 à 1914 ................................................................................................... 20 

2.2. La période allant de 1919 à 1939 ............................................................................................... 22 

2.2.1. Le surréalisme ..................................................................................................................... 22 

2.3. Période de 1940 jusqu’à 2000 .................................................................................................... 23 

2.3.1. La poésie .............................................................................................................................. 24 

2.3.2. Le théâtre ............................................................................................................................ 25 

2.3.3. Le roman .............................................................................................................................. 28 

2.4. Le XXIe Siècle : de 2001 à 2025 ................................................................................................... 32 

2.4.1. Quelques auteurs et leurs ouvrages .................................................................................... 32 



iv 

 

2.4.2. La littérature postmoderne ................................................................................................. 33 

Conclusion générale .............................................................................................................................. 39 

Références bibliographiques ................................................................................................................. 42 

 



1 

 

Introduction générale 

Le cours d’Étude des Textes d’Auteurs Français programmé en 2e année du Baccalauréat est un 

cours littéraire coiffant la période du XIXe siècle à nos jours. Ce cours est associé à un autre 

cours théorique « Grands Courants de la Littérature française » de ladite période tout en se 

focalisant sur la pratique et poursuit trois principaux objectifs. 

 1° Étudier les auteurs français représentatifs de chaque courant/mouvement littéraire,  

2° Amener les étudiants à une bonne interprétation des textes des auteurs français de     l’époque 

ciblée,  

3° Habituer les étudiants à s’approprier les thèmes et les idées principaux des textes d’auteurs 

français de la même époque.  

Son contenu porte sur de meilleurs textes littéraires produits par des auteurs représentatifs du 

courant ou mouvement littéraires concernés. Il est structuré en siècles au premier niveau, en 

période au second niveau et en courants/mouvements littéraires au troisième niveau. 

 Pour chaque courant/mouvement, les auteurs sélectionnés sont ceux qui ont à leur actif des 

chefs-d’œuvre développant des thèmes qui s’inscrivent dans la logique des doctrines littéraires 

qui prévalent dans période/courant concernés. Des textes à analyser proviennent des ouvrages 

de ces mêmes auteurs. Chaque subdivision a une thématique et un style qui lui sont spécifiques. 

Aussi les idées et arts des auteurs jugés représentatifs sont-ils pris en considération lors de la 

structuration du contenu précité C’est dans cette logique que des ouvrages et des passages à 

proposer ont été choisis. Il utile de souligner que les extraits sont choisis surtout pour leur 

pertinence en termes de contenu et de forme. 



2 

 

Chapitre 1 : LE XIXe Siècle 

Objectifs :   

– Aider les étudiants à se rappeler les époques littéraires, auteurs français représentatifs et 

les thèmes traités au cours du XIXe siècle.  

– Amener les étudiants s’approprier le mode de traitement des thèmes, du mode  d’écriture 

les pensées véhiculées à travers des extraits de textes littéraires de ces mêmes auteurs 

sélectionnés.  

 

Introduction 

Le XIXe siècle connaît des périodes littéraires dont la classification standard distingue le 

romantisme, le réalisme et le symbolisme (Lagarde et Michard 2002 : 10-11). D’après Marie-

Ève Thérenty, il y aurait quatre mouvements, à savoir le romantisme, le réalisme le naturalisme 

le parnasse et le symbolisme (2001 : 2-4). De même, Jean-Louis Boursin en reconnait quatre 

qui sont un courant préromantique (2007 :113-120) qui, comme le nom l’indique, précède le 

romantisme et fait éclater le réalisme en deux courants à savoir le réalisme et le naturalisme 

(2007 :197-121). Comme Compte tenu des traits caractéristiques de chacun de ces courants, ils 

peuvent être regroupés en trois périodes littéraires. Ce regroupement permet d’avoir la période 

romantique, la période réaliste et la période de la poésie de la modernité. La première englobe 

les courants préromantique et romantique, la seconde est constituée des courants réaliste et 

naturaliste tandis que la troisième, est constitué du courant symboliste. À chacun des courants 

correspond une conception de l’art littéraire qui reflète une vue générale sur l’homme et sur le 

monde.  

Cependant, il convient de souligner que certains des courants se retrouvent entremêlés : Balzac, 

créateur du roman réaliste fut aussi un romantique et visionnaire – qui est doté d’une vision de 

l’avenir ou de certaines réalités/qui croit avoir des visions surnaturelles. (Joris Karl : Georges-

Charles) Huysmans est passé du réalisme le plus avancé, le naturalisme à l’idéalisme mystique.  

1.1. Période Romantique (1800 à 1843) 

Cette période qui s’étale sur la 1e moitié du siècle a été animée par des écrivains 

préromantiques et romantiques. Ces écrivains ont tous la conviction que le la sensibilité 

et les émotions doivent avoir une place de choix en littérature. D’où l’omniprésence du 

moi constitue un fil conducteur des deux courants réunis en cette période littéraire. 



3 

 

1.1.1. Le Préromantisme 

Le préromantisme, qui est une période littéraire ayant préparé le romantisme, tire ses origines 

au XVIIIe siècle. Dans le dernier quart de ce siècle, Rousseau, à travers certains de ses ouvrages 

– Nouvelle Héloïse, 1761 ; Les Confessions, 1781-1788 ; Les Rêveries du Promeneur solitaire, 

1782 –, proclame le droit de la sensibilité contre le rationalisme des philosophes des Lumières. 

Au début du XIXe siècle, en 1802, Le Génie du Christianisme et René de Chateaubriand peuvent 

être considérés comme ouvrages-date du Préromantisme. Cette période est allée jusqu’en 1820, 

année qui marque le début du romantisme.  

Le préromantisme est né comme le contre-courant de la raison, pour laisser au cœur le droit de 

s’exprimer, le droit de rêver. Ce libéralisme en matière littéraire paraît aussi comme une 

littérature qui comporte aussi un volet politique, contestataire. En conséquence, la plupart des 

préromantiques ont été contraints à l’exil. Les écrivains obligés de s’exiler sont notamment 

Chateaubriand qui est parti pour l’Amérique et Mme de Staël qui est allée en Suisse/Allemagne.  

1.1.1.1. Thématique préromantique  

Les écrivains préromantiques ont développé trois thèmes principaux : le thème de la xénophilie, 

celui du couple impossible et le thème de la chrétienté.  

Animateurs d’une littérature prônant le libéralisme et la contestation surtout politique, les 

meilleurs écrivains préromantiques étaient en situation d’exil. Ainsi idéalisent-ils le peuple 

étranger. Ils ont de la sorte développé un sentiment de xénophilie. Mme de Staël idéalise 

l’étranger à travers les quelques qui suivent.  

Dans le même sillage, Mme de Staël vante les qualités de l’Allemagne, « C’est l’Allemagne qui 

va révéler aux Français l’amour de la nature et de la philosophie », dit-elle. Son goût, c’est la 

littérature du Nord, c’est-à-dire, de l’Allemagne. Bien qu’elle prétende être tolérante lorsqu’elle 

parle de la relativité des goûts, elle est convaincue d’une certaine prééminence de l’Allemagne 

et des Allemands (De Staël, 1810) : 

 Nous n’en sommes pas, j’imagine, à vouloir élever autour de la France littéraire une muraille 

de Chine pour empêcher les idées de dehors de pénétrer. Il est impossible que les écrivains 

allemands, ces hommes les plus instruits et les plus méditatifs de l’Europe ne méritent pas qu’on 

accorde un moment d’attention à leur littérature et à leur philosophie. »  

  



4 

 

Le second thème traité est celui du couple impossible. La Nouvelle Héloïse offre un bel exemple 

d’un couple impossible. Julie meurt avant l’accomplissement de l’action avec Saint-Peux.  Dans 

Adolphe de Benjamin Constant, le héros a connu aussi l’amour impossible 

« L'amour entre Adolphe et Eléonore est non seulement interdit socialement, mais aussi 

déchirant et destructeur pour les deux protagonistes. Leur relation est impossible en raison de 

la dissonance fondamentale entre leurs désirs et les contraintes sociales et personnelles 

auxquelles ils sont confrontés. » Leur amour interdit les isole du reste du monde et Adolphe se 

contraint à rester avec son amante par un sentiment de responsabilité et de devoir, même 

lorsqu’il a cessé de l’aimer. Eléonore finit par le découvrir et se laisse dépérir jusqu’à la mort.  

 

. De même, Atala de Chateaubriand présente une Atala qui se suicide avant son mariage avec 

Chactas. Chactas, jeune Natchez, est prisonnier et condamné à mort, mais Atala le délivre et, 

amoureux, ils s’échappent. Cependant, la jeune fille ne peut pas s’unir avec Chactas à cause 

d’un vœu de chasteté que sa mère lui avait fait prononcer avant de mourir, mais qu’elle avait 

en réalité conçu déjà à la naissance d’Atala lorsque la petite était en danger de mort. Craignant 

de tomber dans la tentation, Atala décide de se suicider : pendant une tempête, elle avale un 

poison mortel à l’insu de son amant. Ensuite, le couple rencontre un missionnaire, le père Aubry 

qui, apprenant leur histoire, décide de les marier ; mais bientôt les effets du poison se 

manifestent et Atala confesse le vœu et son acte. Chactas est atterré tandis qu’Aubry explique 

à la fille que le vœu pouvait être annulé par une autorité de l’Église et que le suicide est un 

péché mortel, tout en la consolant par la miséricorde de Dieu, qui lui pardonnera sa naïveté et 

son ignorance. Atala meurt soulagée par ces mots.  

Le troisième thème est celui de la religion. D’après chateaubriand, l'Amérique est ce lieu de la 

rencontre entre christianisme et paganisme. Dans Atala, Chateaubriand a cherché à concilier la 

vision chrétienne de la nature avec le mythe du Bon Sauvage, en voyant dans les Indiens un 

symbole de la nature sauvage et de la liberté.  L’apologie du Christianisme y apparait nette : 

Atala qui est une fille sauvage, mais qui a été élevée chrétiennement, a sauvé Chactas, un 

Français capturé par les Indiens sauvages et candidat à la mort. Pour Chateaubriand, la valeur 

du christianisme est essentiellement littéraire. Selon lui, tous les sujets que traite la littérature 

sont tirés de l’inspiration chrétienne. Autrement dit, le Christianisme est considéré comme le 

levier des thèmes littéraires. Il est l’élévation de l’âme. La religion chrétienne contient en elle-

même le principe de l’art car la Bible est la source de poésie beaucoup plus que l’Antiquité 

païenne. Le Christianisme est érigé comme un modèle contre les religions antiques. Dans cet 



5 

 

esprit, Chateaubriand est un écrivain qui défend la chrétienté comme le feront plus tard Claudel, 

Mauriac, écrivains romanciers ou poètes du XXe siècle. 

Mode d’écriture  

Le préromantisme pratique un mélange de genres littéraires, car il refuse les règles du 

classicisme. La prédominance de la poésie remarquée à l’époque classique est battue en brèche. 

La poésie n’a plus de monopole en matière littéraire. Rousseau venait d’habituer ses lecteurs à 

la prose poétique : c’est une poésie vue à travers l’assonance, l’allitération et le rythme. Un 

autre genre développé en cette période est l’autobiographie : un roman autobiographique se 

présentant comme un roman par lettres devient le genre le plus courant. Il surtout marqué par 

l’omniprésence du « je » où l’auteur se retrouve comme narrateur aussi. C’est le cas d’Adolphe 

où Adolphe est en même temps héros du roman et autre nom de Benjamin, de René où René est 

à la fois héros du roman et un autre prénom de Chateaubriand.  

Il est à rappeler que ce courant a été dominé par deux écrivains : Chateaubriand (1768-1848) et 

Mme de Staël qui sont essentiellement des romanciers. Le premier qui est le maître du 

Préromantisme est en plus considéré comme un des plus grands écrivains du début du XIXe 

siècle, une période mouvementée surtout en politique. L’auteur a alors connu tour à tour la 

Monarchie, la Révolution, la Restauration, la République et l’Empire.  

Ne le témoigne-t-il pas quand il dit : «Je me suis retrouvé  entre deux siècles, comme 

au confluent de deux fleuves ; j’ai plongé dans leurs eaux troublées, m’éloignant à 

regret du vieux rivage où je suis né, nageant avec espérance vers une rive inconnue » 

(Chateaubriand 1848 : XLVIII). Son œuvre littéraire est également au confluent des 

deux siècles. Il critique les philosophes, Voltaire entre autres. Si chez ce dernier l’idée 

de Dieu suffit, Chez Chateaubriand, il croit au génie du Christianisme. La parution du 

Génie du Christianisme contre Voltaire a réhabilité la religion, la nature comme l’avait 

fait Rousseau. L’œuvre littéraire de chateaubriand est essentiellement constituée 

d’Atala (1801), du Génie du Christianisme (1802), de René (1802), des Martyrs (1809), 

de l’Itinéraire de Paris à Jérusalem (1811), des Mémoires d’Outre-tombe (1809-1841). 

Ce dernier ouvrage est une autobiographie de l’auteur. Celui-ci se place au centre du 

monde, au centre de l’histoire. Sous cette forme, il apparaît comme un des grands 

représentants du genre autobiographique. Il fait l’apologie de la mélancolie et même du 

suicide. Lui-même a tenté de se suicider pour obliger une femme de s’unir à lui. C’est 

https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=retrouve
https://www.dicocitations.com/citation.php?mot=confluent


6 

 

le thème d’un amour impossible évoqué ci-haut. 

Résumé d’Atala (1801) 

Atala est une métisse qui a une mère indienne d’Amérique et un père espagnol. Cette métisse a 

été élevée chrétiennement, puis, plus tard, elle sauve un Français Chactas qui a été capturé par 

une tribu indienne. Mais elle refuse de se donner à Chactas puisque sa mère indienne l’avait 

condamnée à la virginité. Et finalement, Atala finira par se suicider.  

Chateaubriand (1768-1848) est incontestablement le maître du Préromantisme. Il est par 

ailleurs considéré comme un des plus grands écrivains du début du XIXe siècle, une période 

mouvementée surtout en politique. L’auteur a alors connu successivement la Monarchie, la 

Révolution, la Restauration, la République et l’Empire. Ne le témoigne-t-il pas quand il dit : 

« Je me suis rencontré entre deux siècles comme au confluent des deux fleuves ». Son œuvre 

littéraire est également au confluent des deux siècles. Il critique les philosophes, Voltaire entre 

autres. Si chez ce dernier l’idée de Dieu suffit, Chez Chateaubriand, il croit au génie du 

Christianisme. Il a écrit Le Génie du Christianisme contre Voltaire, réhabilitant ainsi la religion, 

la nature et par là, rejoint Rousseau. 

Son œuvre littéraire est constituée d’Atala (1801), du Génie du Christianisme (1802), de René 

(1802), des Martyrs (1809), de l’Itinéraire de Paris à Jérusalem (1811), des Mémoires d’Outre-

tombe (1809-1841). Ce dernier ouvrage est une autobiographie de l’auteur. Celui-ci se place au 

centre du monde, au centre de l’histoire. Sous cette forme, il apparaît comme un des grands 

représentants du genre autobiographique. Il fait l’apologie de la mélancolie et même du suicide. 

Lui-même a tenté de se suicider pour obliger une femme de s’unir à lui. C’est le thème d’un 

amour impossible évoqué ci-haut. 

À travers Atala qui a toutes les caractéristiques du préromantisme, Chateaubriand vante le 

mythe du sauvage. C’est un roman qui renoue avec la tradition des récits de voyage. En résumé, 

Atala est une métisse qui a une mère indienne d’Amérique et un père espagnol. Cette métisse a 

été élevée chrétiennement, puis, plus tard, elle sauve un Français Chactas qui a été capturé par 

une tribu indienne mais elle refuse de se donner à Chactas car sa mère indienne l’avait 

condamnée à la virginité. Et finalement, Atala finira par se suicider.  

Activité de consolidation des acquis : Extraits d’Atala (1802) 



7 

 

1.1.2. Romantisme (1820-1843) 

 Le fondement et la doctrine du romantisme  

Le romantisme inscrit dans la continuité du préromantisme continue à récuser les traditions 

littéraires classiques. Ses tenants constatent que le modèle classique – privilégiant l’imitation 

des Anciens – est épuisé. Ils estiment aussi que la séparation et la hiérarchie des genres 

littéraires sont appelées à disparaître. La valeur suprême est constituée par l’individu et ses 

sentiments, particulièrement l’amour. Comme la société bourgeoise est hostile à la réalisation 

des désirs et des ambitions, la consolation est à chercher dans la nature, qu’elle soit proche ou 

éloignée, réelle ou imaginaire. Sous cet angle, il a été fondé la doctrine romantique qui se 

résume en ces quelques points forts : la liberté, l’émotion, le moi, l’évasion, le renouvellement 

de la langue (Masson, 2007 : 279). 

En conséquence, il se remarque une sorte de relâchement au niveau des trois genres littéraires 

–, la poésie, le théâtre et le roman. Alphonse de Lamartine qui, avec Méditations poétiques 

(1820) – un recueil mélangeant Odes, élégies1, hymnes2, prières, discours poétiques – a marqué 

la date du Romantisme. Bernard Alluin soutient l’idée à travers sa définition du 

romantisme :« mouvement intellectuel et artistique européen, [qui] se développe en France sous 

le Restauration et la monarchie de juillet, du succès des Méditations poétiques (1820) de 

Lamartine à l’échec du drame Les Burgraves (1843) de Hugo » (1998 : 322). 

Hugo est incontestablement le chef de file des écrivains romantiques. Sur cinq ouvrages 

importants pour ce courant « international », Hugo vient en tête, en défaveur de Stendhal. Le 

premier est cité trois fois tandis le second n’apparaît que deux fois. Le renom de Hugo s’impose 

aussi en considérant les recueils poétiques et les pièces de théâtre représentatifs du romantisme. 

Sur les douze recueils retenus, six sont à l’actif de Victor Hugo tandis que le même auteur 

totalise quatre pièces sur les dix recensées comme les plus importantes pour le courant 

romantique. (Boursin, 2007 :127-159). Sur la base de ces observations, des critiques estiment 

qu’Hugo est « la plus forte tête romantique ». 

Le rêve était d’assurer le triomphe du romantisme par la conquête de la scène. 

 
1 Petit poème consacré ordinairement au deuil, à la tristesse. Il est souvent récité/déclamé sur un ton plaintif. 
2 Chez les anciens, poème en honneur des dieux ou des héros. Chant national. Sens figuré hymne signifie 

manifestation d’enthousiasme, du ravissement de l’âme. Hymne est aussi un poème religieux, divisé en strophes 

que l’on chante à l’Église. 



8 

 

 Le théâtre 

 En 1827, il publia Cromwell qu’il accompagne d’une préface constituant le manifeste 

anticlassique et définit le drame romantique. Dans ce manifeste, Victor Hugo élabore la théorie 

du drame romantique. Cette dernière refusera la distinction entre la tragédie et la comédie ; et 

entre le sublime et le grotesque qui cohabitent dans la vie réelle. De plus, le drame romantique 

récuse les règles de trois unités et de bienséance. C’est un théâtre centré sur le héros romantique, 

un individu marginal qui, tel le poète, entre en conflit avec la société. C’est souvent l’échec de 

son action qui le rend fascinant. En 1830, il produisit Hernani. Cette pièce qui força les portes 

de la Comédie-Française – citadelle centre important/ principal des classiques – a été considérée 

comme un scandale. À sa première représentation (25 fév.1830), les spectateurs jeunes venus 

nombreux, assurent le triomphe de la pièce. La publication de Ruy Blas fut un succès (1838).  

 

Textes supports pour consolidation des acquis  

 

Le drame romantique Hernani intrigue et forme (Masson, 2007 : 289-290) 

Autres illustrations Lagarde et Michard , 2002 : 232-236)  

 

 Le roman 

Le renouveau a également touché le roman. Le romantisme, en privilégiant le moi et les 

émotions, a favorisé le développement du roman personnel et renouvelé le roman d’amour. En 

outre, l’engagement des écrivains romantiques donne souvent au roman une dimension sociale 

et politique. Hugo paraît également imbattable car il y eut un autre triomphe : son roman Notre-

Dame de Paris (1831). La mesure de son imagination, de sa puissance verbale, y apparaît. En 

plus, il en a produit d’autres dont les plus importants sont Les Misérables, (1862), Les 

travailleurs de la mer (1866), L’Homme qui rit (1869) et Quatre-vingt-treize (1874). Ces 

romans ayant touché le plus grand public, ont fait de lui le chef de file incontesté du romantisme 

et l’idole de la jeune génération d’écrivains et artistes –Vigny, Dumas, Mérimée, Balzac, 

Sainte-Beuve, Nerval Gauthier – qu’il rassemblait au sein du « cénacle » dont il est le chef. 

Victor a accédé à la gloire Avant 30 ans.  

 

Illustration Les Misérables : intrigue et forme (Masson, 2007 : 293-295). 

 

 



9 

 

1.1.2.4. La poésie  

Pour ce qui est de la poésie, les romantiques reprochaient à la poésie classique son caractère 

artificiel. C’est pourquoi ils ont décidé de renouveler des formes poétiques abandonnées telles 

que le sonnet, l’ode, l’élégie la ballade, la satire et l’épopée par la force de sentiments, des 

images et des idées. Ils ont en plus inventé des formes inédites comme le poème en prose. Le 

poème est tantôt un chant qui se coule dans la régularité du vers classique, tantôt un cri qui le 

disloque.  

Là aussi, Hugo demeure le plus représentatif. L’évolution de ses idées, son originalité sont mis 

en évidence et elle se précise davantage dans sa conception poétique. En tout, sa poésie couvre 

toute une palette d’inspiration : lyrisme, satire, épopée, fantaisie, tous les tons sont représentés 

dans son œuvre poétique qui comprend plus d’une trentaine de recueils. L’on mentionnerait 

notamment Les Feuilles d’Automne (1831), Les chants du Crépuscule (1835), Les Voix 

Intérieures (1837), Les Rayons et les Ombres (1840), Les Châtiments (1853), Les 

contemplations (1856), La Légende des siècles (1859-1883), Les Chansons de la rue et des bois 

(1865), L’Année terrible (1872), L’Art d’être grand-père (1877).  

Dans la joie comme dans la souffrance ou dans l’angoisse, en révolte ou avec consentement, 

qu’il se conforme à la réalité ou qu’il se livre aux puissances du rêve ou de l’imagination, qu’il 

s’engage ou qu’il se replie sur lui-même, le moi, éclaté et cherchant son unité, est au cœur de 

la poésie romantique : il s’agit d’une poésie lyrique. 

Toutes ces productions littéraires lui ont ouvert la porte à son élection à l’Académie française 

en 1841. L’an 1843 marque un tournant dans la vie de Victor Hugo : la noyade de sa fille aînée 

en cours du voyage de noce le sombra dans une douleur atroce. Et il passa 16 ans de silence. Le 

nouveau recueil Les Contemplations -qui fut aussi son chef-d’œuvre- est constitué des pièces 

consacrées à la mémoire de Léopoldine.  

Les Châtiments (Bruxelles, 1853) : satire éloquente, ironique, enflammée où il clame son 

mépris et sa haine contre Napoléon II, son amour de la liberté et son espoir en des temps 

meilleurs. Cet ouvrage galvanise l’opposition républicaine qui reconnaît dans l’illustre proscrit 

son chef spirituel. Une tendance latente à une poésie hallucinatoire en lui : visions 

apocalyptiques et problème du mal avec La Fin de Satan et le problème de l’infini Dieu Toutes 

œuvres posthumes. De l’épopée métaphysique, il s’oriente à l’épopée humaine avec La Légende 

des siècles (1859) en vers et Les Misérables (1862), un roman. 

 

Illustration (Lagarde et Michard XIXe S.  pp. 166-175 ; Masson, 2007 : 291-292) 



10 

 

 Lecture complémentaires (Lancrey-Javal, 2004 :265-267) 

 

Il convient cependant de remarquer que l’idéalisme romantique déformait la vérité pour des 

raisons esthétiques ou sentimentales. En réaction à cette déformation des faits et l’imaginations 

des sentiments des fois même exagérée, les écrivains se sont tournés vers le réalisme.  

1.2. Période réaliste  

Comme il a été signalé plus haut, la période réaliste englobe le courant réaliste et le courant 

naturaliste. D’ailleurs, comme l’affirme Boursin, « on peut considérer le naturalisme non 

seulement comme un prolongement du Réalisme, mais comme une vision encore 

romantique du réel » (2007 :197). La période littéraire est fortement dominée par le roman 

comme l’observe Masson « Le roman est la forme d’expression privilégiée du réalisme et 

du naturalisme (2007 :350).  

1.2.1. Le réalisme 

  Principes du réalisme littéraire 

Le principe de tout écrivain réaliste est de « représenter un monde qui, jusque-là, avait été 

dédaigné par l’art. Au personnage extraordinaire, aventurier, à la fortune terrible, le romancier 

préfère le type exemplaire qui figure sa génération ou sa classe sociale. L’intrigue ressemble à 

un compte rendu d’une expérience commune. En conséquence, tous les sujets peuvent être 

traités : le peuple, le monde ouvrier, ses misères et ses vices.  

Parmi les romanciers ayant proposé des ouvrages traitant des thèmes réalistes figurent Stendhal 

(Le Rouge et le Noir, 1830 ; La Chartreuse de Parme, 1839), Honoré de Balzac (Le Père Goriot, 

1835 ; Eugénie Grandet, 1833 ; Illusions perdues,1843), Gustave Flaubert (Madame Bovary, 

1857 ; L’éducation sentimentale, 1869. Mais de tous ceux-là, Honoré de Balzac paraît le plus 

représentatif.  

1.2.1.2. Honoré de Balzac 

Dès 1832, Balzac songe à une carrière politique et professe des opinions monarchistes et 

catholiques. Il fonde sa doctrine sociale sur l’autorité politique et religieuse. Pour cela, il a su 

créer son monde : dans le Père Goriot reparaissent, pour la 1e fois, des figures déjà connues du 

lecteur. Ce retour des personnages d’un roman à l’autre va permettre la composition d’une 

œuvre cyclique. Il songe aussi à grouper ses scènes et études en un ensemble organisé qui serait 

une réplique de la société tout entière.  



11 

 

En 1842, Balzac choisit pour titre d’ensemble La Comédie Humaine (1842-1850) dont la 

préface expose ses idées sur le roman et les principes directeurs de son œuvre (Lagarde et 

Michard, 2002 :305-306). L’ensemble est constitué de 95 romans racontant « le drame à trois 

ou quatre mille personnages que présente une société », celle qui est née de la Révolution et de 

l’Empire, la Monarchie constitutionnelle de plus en plus dominée par la bourgeoisie libérale. 

Ces 95 romans sont répartis en trois principales études (Lancrey-Javal, 2004 :286 ; Masson, 

2007 : 312-317 ; Boursin, 2007 : 143-144).  

Études des mœurs ou histoire générale de la société 69 romans 

− Scènes de la vie privée, dont Le Père Goriot (1835) ; 

− Scènes de la vie politique, dont Une ténébreuse affaire (1841); 

− Scènes de la vie de province, dont Eugénie Grandet (1833), Illusions perdues 

(1843); 

− Scène de la vie militaire, dont Les Chouans (1829); 

− Scènes de la vie parisienne, dont César Birotteau (1837) ; 

− Scènes de la vie de Campagne, dont Le Lys dans la vallée (1836), Les paysans 

(1844). 

Les causes de cet état social sont abordées dans les études philosophiques qui comprennent 22 

romans, dont La Peau de chagrin (1832). Les études analytiques entendent, quant à elles, 

énoncer les principes de l’auteur. C’est notamment dans Physiologie du mariage (1829). 

Texte illustratif (Masson, 2007 : 316) 

 

1.2.1.3. Quelques idées clés à retenir dans La comédie humaine  

L’ambition apparaît comme un sentiment qui anime la plupart des personnages (et d’abord 

Balzac lui-même). Ce sentiment est exacerbé par la passion d’argent.  

L’argent est vu comme principal objet (avec le plaisir qu’il rend accessible) du désir des 

personnages et critère de réussite et de respectabilité dans la société bourgeoise. Sa quête 

autorise tous les écarts avec les principes et la morale, qui ne valent souvent que pour les autres. 

En racontant des histoires (imaginaires), Balzac entend « nous donner l’histoire des mœurs » : 

"All is true", tout est vrai, affirme-t-il au début du Père Goriot. Il vise ainsi à établir la vérité 

sur son temps, par le biais de la fiction. 

Sur l’idée de la Monarchie : Balzac est monarchiste et catholique. Son œuvre constitue pourtant 

un tableau critique non seulement de la bourgeoisie mais aussi de l’aristocratie et de la 

monarchie de son temps. 



12 

 

Pour ce qui est des personnages, le romancier les multiplie et les fait reparaître dans différents 

romans pour mieux donner l’illusion de la vie. Ils représentent des types liés à des milieux, des 

« Espèces sociales ». Ceux qui incarnent des hommes supérieurs (par le talent, le savoir, la 

lucidité, la volonté) fascinent leur auteur. (LANCREY-JAVAL 2004 :286-287). 

 

Convictions de Balzac et critiques à l’égard de son œuvre  

Dans l’Avant-propos, Balzac exprime certaines de ses idées fortes et dont il est convaincu :  

Balzac déclare écrire en se laissant guider par deux vérités : Il affirme écrire  à la lueur des deux 

Vérités éternelles : la Religion, la Monarchie, deux nécessités que les événements 

contemporains proclament, et en vers lesquelles tout écrivain de bon sens doit essayer de 

ramener notre pays. Certains critiques confirment ces déclarations. Selon Romain Lancrey-

Javal, le roman balzacien « est sous-tendu par une visée idéologique qui conduit le narrateur à 

affirmer le bien-fondé de la monarchie et du catholicisme. Cependant, fait remarquer le même 

auteur, ce parti pris a permis à Balzac de dévoiler le cynisme de la société bourgeoise née de la 

Révolution qui, sous le masque de la rigueur morale, fait de la fortune, de la réussite sociale et 

du plaisir ses vraies valeurs. 

D’autres critiques relèvent les qualités littéraires de l’œuvre de Balzac. Mentionnons surtout 

Baudelaire : « J’ai maintes fois été étonné que la grande gloire de Balzac fût de passer pour un 

observateur ; il m’avait toujours semblé que son principal mérite était d’être écrivain 

visionnaire ; et visionnaire passionné » (Lagarde et Michard, 2002 :304). Un peu avant, il avait 

constaté que l’« univers balzacien est imaginé au moins autant qu’observé ». Par rapport à la 

comédie humaine, le même critique admire les talents de Balzac lorsqu’il décrit sur mesure et 

qu’il peint les âmes et exprime les sentiments de ses personnages avec précision et concision 

(Masson, 2007 :313) :  

Toutes ses fictions sont aussi profondément colorées que les rêves. Depuis le sommet de 

l’aristocratie jusqu’aux bas-fonds de la plèbe, tous les acteurs de sa comédie sont plus âpres à la 

vie, plus actifs et plus rusés dans la lutte, plus patients dans le malheur, plus goulus dans la 

réjouissance, plus angéliques dans le dévouement, que la comédie du vrai monde ne nous le 

montre. Bref, chacun chez Balzac, même les portières, a du génie. Toutes les âmes sont des 

âmes chargées de volonté jusqu’à la gueule.  

Grâce à la qualité d’observateur de Honoré de Balzac, les héros de ses ouvrages sont des êtres 

de chair qui mangent et boivent, dont nous connaissons avec précision le physique, le costume, 

la profession et le domicile. Par la peinture de mœurs, la comédie humaine constitue le 



13 

 

document le plus précieux sur la restauration et la Monarchie de Juillet : l’auteur souligne en 

particulier le pouvoir et le danger de la presse, le rôle de l’administration et de ses bureaux (Les 

employés), la soif de l’or, qui est de tous les temps mais connaît une recrudescence effrayante 

sous le régime censitaire, après la soif de gloire de l’Empire. 

Son imagination apparaît aussi dans l’élaboration d’intrigues multiples et compliquées, qui se 

succèdent, rebondissent et s’entrecoupent. Souvent, l’imagination est soutenue par l’utilisation 

d’une documentation et le recours aux fictions les plus surprenantes mais fondées sur la réalité.  

 

Illustration (Masson, 2007 :314-315 ; Boursin, 2007 :201-203) 

 

À son stade le plus avancé, le réalisme a évolué vers le naturalisme. Les écrivains naturalistes 

affirment la nécessité d’évoquer les milieux populaires, d’étudier des cas et de procéder à 

l’analyse clinique de la réalité. Aussi illustrent-ils leurs idées en utilisant la méthode des 

sciences expérimentales pour peindre l’humanité la plus sordide. Ils décrivent des classes 

populaires et l’existence misérable des pauvres et des exploités. Entre autres écrivains 

naturalistes figurent Joris Carl Huysmans, Guy de Maupassant qui étaient tous autour de Zola 

et qui se réunissaient dans sa maison de Medan (Les Soirées de Medan). 

 

1.2.2. Le Naturalisme 

1.2.2.1. La doctrine et la thématique naturalistes 

La doctrine naturaliste est fondée sur quatre points, à savoir le déterminisme, la méthode 

expérimentale, le pouvoir de tout dire et la fidélité au réel.  

Le déterminisme est une théorie selon laquelle l’individu est largement déterminé par son 

milieu et par son hérédité. La méthode expérimentale, se fonde sur l’idée que le romancier doit 

consigner les résultats d’une sorte d’expérience, donner à lire des tranches de vie, à exploiter 

des notes prises sur le vif et logiquement classées. Concernant le pouvoir de tout dire, il faut 

retenir l’idée que le roman doit pouvoir tout accueillir : réflexion, histoire, analyse. Il doit être 

capable de traiter tous les sujets et de tout décrire. Il n’y a pas de sujet « bas ». Enfin, le 

romancier doit faire preuve de fidélité au réel dans le sens où il faut s’en tenir à la peinture de 

la réalité au lieu de créer un univers factice.  

Le héros est présenté dans sa vraie nature : il ne faut pas fausser le portrait, l’embellir. Dans le 

même sens abonde l’affirmation de Huysmans telle qu’elle est confirmée par Nicole Masson 



14 

 

« Nous voulons ne pas faire comme les romantiques des fantoches plus beaux que nature. »  

(2007 :349). 

Les thèmes principaux sont au nombre de trois Masson :2007 :349) : 

− La fin des héros : les romanciers portent sur le réel un regard sociologique. Ils s’intéressent 

aux classes sociales, au milieu où l’individu est soumis aux pressions sociales. Le héros 

naturaliste n’a pas la toute-puissance du héros romantique ; 

− Le monde ouvrier : les romanciers s’intéressent au monde ouvrier. Et Zola de l’affirmer 

dans la préface de L’Assommoir : « ʺC’est une œuvre de vérité, le premier roman sur le 

peuple qui ne mente pas, et qui ait l’odeur du peuple ‶. 

− Romans de l’échec : bon nombre de romans réalistes ou naturalistes présentent un 

personnage assez banal qui est en situation d’échec. Zola conserve malgré tout un certain 

optimisme, fondé sur ses idées socialistes.  

1.2.2.2. Techniques d’écriture naturaliste 

Zola est un romancier qui a la passion du document : une enquête sociologique semble préparer 

chaque roman et il engage même le réalisme dans les voix du naturalisme à prétentions 

scientifiques. L’auteur affirme lui-même que son héros est un être qui est composé d’organe et 

qui trempe dans un milieu dont il est pénétré à chaque heure. Tous les sens vont agir sur l’âme 

(vue, odorat, l’ouïe, le goût et le toucher). 

Il souligne que les conditions physiologiques, l’influence des milieux et des circonstances 

« déterminent » la personne humaine. Cette influence du milieu s’ajoute à la prééminence aux 

instincts, à « la bête humaine ». Il lui arrive de choisir des personnages « entraînés à chaque 

acte de leur vie par le fatalisme de leur chair. Dans Thérèse Raquint par exemple se décrit 

le couple d’assassins dont le remords « consiste en un simple désordre organique » (Lagarde 

et Michard, 2002 :483). 

Avec lui, nous suivons le développement d’un roman expérimental où l’expérimentation permet 

de contrôler les hypothèses et de formuler les lois : ces lois sont le résultat d’observations. Son 

expérience consiste à faire mouvoir des personnages dans une histoire particulière pour y 

montrer que la succession des faits y sera tel que l’exige le déterminisme des phénomènes mis 

à l’étude. 

Le principe naturaliste est d’« unir la vérité littéraire et la vérité scientifique ». Selon les idées 

des naturalistes, le roman doit être nourri d’enquêtes et de documents. Il est un moyen de 

connaissance et d’intervention dans la vie sociale : la description scientifique et complète de la 

société vaut comme une dénonciation du régime autoritaire du second Empire.  



15 

 

Les Rougon-Macquart ou l’Histoire naturelle et sociale d’une famille sous le Second Empire » 

dont les romans constitutifs ont été publiés entre 1871 (La fortune des Rougon) et 1893 

(Docteur Pascal) totalise 20 romans. Dans cet ensemble romanesque se clarifie la doctrine du 

naturalisme – comme réalisme plus systématique, l’ambition scientifique (insistant sur les lois 

de l’hérédité). Il s’y remarque une pénétration, de la part de son auteur, dans le petit monde (les 

courtisanes, femmes entretenues qui sont les maîtresses d’hommes riches et en vue) Nana, 1880 

et même dans le grand monde. Après le succès sans précédent de l’Assommoir (1877), Zola, 

son même auteur, fait figure de chef d’école du naturalisme. Avec la publication suivie du 

succès du Roman expérimental, 1880), Zola est devenu un écrivain reconnu en France et à 

l’étranger. 

1.2.2.3. Thématique des Rougon-Macquart  

Les théories scientifiques qui dominent toute la série des Rougon-Macquart sont empruntées 

aux Traités de l’hérédité naturelle (1850) du Dr Lucas. À travers cinq générations successives, 

Zola a voulu suivre le travail secret qui donne aux enfants d’un même père des passions et des 

caractères différents à la suite des croisements et des façons particulières de vivre. » Dans Le 

Docteur pascal (1893), il nous présente l’arbre généalogique de cette famille avec, à l’origine, 

la Tante Dide, internée comme folle, dont la tare initiale pèse sur les appétits de toute sa 

descendance et détermine, selon les milieux, chez chacun de cette race, les sentiments, les 

désirs, les passions, toutes les manifestations humaines, naturelles et instinctives dont les 

produits prennent le nom de vertus et de vices. L’enquête du romancier nous présente, tour à 

tour, une petite ville de Provence (La Fortune des Rougon, (1871), le Monde de la Finance, (La 

Curée, 1872 ; L’Argent, 1891) ; les Halles – autre marché central de Paris, transféré à Rungis 

en 1969 – (Le Ventre de Paris, 1873 ); les milieux ecclésiastiques (La Faute de l’Abbé Mouret, 

1875) ; les questions politiques (Son Excellence Eugène Rougon, 1876 ; La Fortune des Rougon 

(1871) ; les questions sociales (L’Assommoir, 1877 ; Germinal, (1885 ; Pot-Bouille, 1882 ; La 

Terre, 1887 ; Le rêve, 1888); les questions économiques (Au Bonheur des Dames (1883), 

financières (La Curée ; L’Argent, ); les artistiques (L’œuvre, 1886). Ils se rapportent également 

sur des sujets individualisés tels les chemins de fer (La Bête humaine, 1890) ; la guerre (Le 

Débâcle, 1892) ; le médecin hanté par les lois d’hérédité (Le Docteur Pascal, 1893). C’est bien 

l’histoire naturelle d’une famille sous le second Empire. Certains de ces romans publiés 

reflètent l’état d’esprit de leur auteur. Son inspiration se fait moins pessimiste dans L’Argent 

(1891) et Le Docteur pascal (1893) et elle devient optimiste dans Les Trois Villes (1894-1898) 

et Les Quatre Évangiles (1899-1903). 



16 

 

1.2.2.4. Le thème de L’Assommoir 

Septième de la série des Rougon-Macquart, l’Assommoir est le roman qui a fait scandale, et 

établi, en même temps, la réputation de Zola. L’action se déroule dans le monde ouvrier, dans 

le quartier populaire : Goutte d’Or, à Paris ; et l’écrivain insiste sur la déchéance où l’individu 

est précipité par l’alcool, tel est le malheur de Coupeau, un ouvrier zingueur qui, à la suite d’une 

chute accidentelle, sombre dans l’alcoolisme où il entraîne sa femme Gervaise, qui est 

blanchisseuse. Au centre de l’action trône l’alambic du père Colombe, autour duquel se 

rassemblent les ouvriers. Au bout de l’ivrognerie et de la fainéantise, il y a le relâchement des 

liens de la famille, les ordures de la promiscuité, l’oubli progressif des sentiments honnêtes, 

puis comme dénouement la honte et la mort.  

 

Illustration (Lagarde et Michard, 2003 : 488-492 ; Boursin, 2007 : 2008-209) 

1.3. Poésies de la modernité : le symbolisme 

La période allant de 1866 à 1891 a été marquée par les deux mouvements poétiques dont le 

plus important est le symbolisme.  Le mouvement dit « école symboliste » date de septembre 

1886 dans le Supplément littéraire du journal Le Figaro et signé Jean Moréas. Il s’est étendu à 

d’autres genres, notamment en musique et en peinture. Par après, deux journaux littéraires Le 

Décadent et Le Symboliste se sont rattachés à ce mouvement. Son postulat :« Toute la nature 

est une provision inépuisable de symboles qui permettent d’exprimer le moi… ». Le véritable 

texte fondateur de sa doctrine est le poème « L’art poétique » de Verlaine publié dans la revue 

Paris-Moderne (1882). 

1.3.1. Rappel sur la théorie symboliste  

La théorie symboliste se résume en cinq points : le symbole, la musique, la richesse et rareté du 

vocabulaire, les vers libérés3 et vers libres4 et la mort de l’éloquence. 

 
3 Les vers libérés, bien que non métriques (pas de nombre fixe de syllabes par vers), peuvent présenter une 

certaine musicalité et un rythme, souvent grâce à l'utilisation de la ponctuation, de l'allitération, ou d'autres 

figures de style 

4 Les vers libres ne suivent pas de règles de métrique ou de rime, tandis que les vers libérés, bien que non 

métriques, peuvent conserver une forme de rythme ou de musicalité.  



17 

 

− Le symbole : sens du mystère. Voir/penser au-delà des apparences, lecture des symboles 

d’un monde idéal. Les « correspondances » entre les sons, les images, les parfums qui 

fondent l’esthétique de Baudelaire sont reprises et amplifiées. 

− La musique : c’est la musicalité du vers qui est la première règle. C’est elle qui 

détermine le sens.  

− Richesse et rareté du vocabulaire : la puissance évocatoire des sons a plus d’importance 

que le choix rigoureux du mot précis.  

− Vers libéré, vers libre : les symbolistes privilégient les vers libres ou les vers impairs. 

Ils jugent que la cadence régulière de l’alexandrin, notamment, n’est pas apte à 

transcrire leur musique intérieure. 

− La mort de l’éloquence : les symbolistes fuient la solennité de la poésie parnassienne. 

L’expression intime, l’expression des états de l’âme est privilégiée. 

Les thèmes à retenir sont au nombre de trois, à savoir l’analogie universelle, le secret et le sacré. 

Par analogie universelle, la conviction est que les sons, les couleurs, les parfums se répondent 

dans l’univers et se renvoient à une même idée primordiale que doit exprimer le poème. 

S’agissant du secret, les symbolistes affirment que tout est secret ici- bas : secret du monde, 

secret des âmes. La rationalité du monde n’existe pas. Désormais, on n’exprime ou explique 

pas mais on suggère. Enfin, en ce qui concerne le sacré, l’idée est que le poète est un voyant, 

capable de déchiffrer les mystères du monde, ses « hiéroglyphes ». Les thèmes de la mort, du 

crépuscule, de la fin de siècle sont constamment présents dans leur œuvre.   

Quant aux procédés d’écriture, les symbolistes groupent les mots non plus selon la logique mais 

selon la sensation pour exprimer impression perçue par le poète seul. C’est l’émotion intime du 

poète qui doit créer les coupes, les pauses, les mesure, la longueur des vers. Le plus souvent, la 

rime disparaît, remplacée par une assonance. 

1.3.2. Poètes symbolistes [ou poètes de la modernité]  

Le précurseur du symbolisme véritablement Baudelaire grâce à sa théorie poétique et mystique 

des « correspondances » dans Les Fleurs du Mal (1857). En 1869 paraissent les Chants de 

Maldoror de Lautréamont. Certains d’autres comme Verlaine, Rimbaud et Mallarmé, Laforgue 

peuvent être rattachés à ce mouvement. Les Illuminations de Rimbaud ont été publiées dans La 

Vogue (1886), une revue Symboliste à l’insu du poète, Poésies de Mallarmé de même. (Boursin 

2007 : 192). C’est surtout avec Charles Baudelaire que ce courant apparaît au grand jour.  



18 

 

Le symbolisme proclame sa dette à l'égard de Baudelaire, à Mallarmé et à Verlaine. Il convient 

de savoir que le mouvement du symbolisme trouve ses origines dans Les Fleurs du mal (1857) 

de Charles Baudelaire et que l'esthétique symboliste fut développée par Stéphane Mallarmé et 

Paul Verlaine durant les années 1860 et 1870. 

Le recueil des Fleurs du Mal paru en 1857 est structuré en six sections correspondant aux six 

thèmes. La section 1 traite du Spleen et idéal (85 poèmes) ; la section 2 parle des Tableaux 

parisiens (18 poèmes) ; la section 3 est consacrée au thème du vin (5 poèmes) ; la section 

4 développe le thème de Fleurs du mal (9 poèmes) ; la section 5 où traite la question de la 

Révolte (3 poèmes) et enfin, dans la section 6, le poète explore le thème de la mort (6 poèmes). 

1.3.3. Idées fortes contenues dans les Fleurs du Mal 

Dans ce recueil de poèmes qualifié de livre atroce, Baudelaire y a mis « toute sa pensée, tout 

son cœur, toute sa religion (travestie), toute sa haine » comme il l’affirme lui-même. À la 

différence des romantiques, il affectera de voir dans son recueil un livre de poésie pure. 

Pourtant, ce qui lui donne son unité, c’est la confession sincère que l’auteur nous fait de son 

mal, de ses expériences, de ses défaillances, de sa déchéance. Il se propose d’extraire la beauté 

du mal. À travers sa propre expérience, le poète retrace la tragédie d’un être humain souvent 

dissimulée sous une fausse pudeur : « Hypocrite lecteur, mon semblable, mon frère ! » C’est la 

tragédie de ʺl’homme double‶, créature déchu et objet d’un perpétuel conflit entre le Ciel et 

l’Enfer.  ʺIl y a dans tout l’homme, à toute heure, deux postulations simultanées, l’une vers 

Dieu, l’autre vers Satan. L’invocation vers Dieu ou spiritualité est le désir de monter en grade ; 

celle de Satan ou animalité est une joie de descendre. ‶ (Lagarde et Michard, 2002 : 430). 

 Dans la première partie intitulée « Spleen et idéal », voulant guérir son âme de l’Ennui qui 

règne ici-bas, Baudelaire s’adresse à la poésie, puis à l’amour, autant des remèdes impuissants 

à dissiper le Spleen, dont la tyrannie finit par écraser l’âme vaincue (Lagarde et Michard, 2003 : 

431-445). Sans se décourager, le poète se tourne vers les autres moyens d’évasion : le spectacle 

de la ville et la communion avec ses semblables, les paradis artificiels (III, Le vin), le vice (IV). 

Toutes ces tentatives sont vaines : alors, pour une réaction désespérée, le poète vaincu 

s’abandonne à la mystique noire : « O Satan, prends pitié de ma longue misère ! » « V Révolté). 

Quand toutes ces possibilités terrestres ont été épuisées, Baudelaire se tourne vers le dernier 

remède, le grand voyage vers un autre monde, « Au fond de l’Inconnu pour trouver du nouveau 

(VI Mort, p.452). 

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Baudelaire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Fleurs_du_mal
https://fr.wikipedia.org/wiki/1857_en_litt%C3%A9rature
https://fr.wikipedia.org/wiki/Charles_Baudelaire
https://fr.wikipedia.org/wiki/St%C3%A9phane_Mallarm%C3%A9
https://fr.wikipedia.org/wiki/Paul_Verlaine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ann%C3%A9es_1860
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ann%C3%A9es_1870


19 

 

Chapitre 2 : Les XXe et XXIe Siècles  
Objectifs :   

– Aider les étudiants à se rappeler les époques littéraires, auteurs français représentatifs et 

les thèmes traités au cours du XXe et XXIe siècles,  

– Amener les étudiants à s’imprégner des modes de traitement des thèmes et des modes 

d’écriture ainsi que des pensées véhiculées par des extraits de textes littéraires d’auteurs 

français sélectionnés. 

Introduction 

Sur le plan littéraire, le vingtième siècle connaît trois grandes époques désignées différemment 

selon l’ouvrage consulté. Tantôt, il se distingue l’époque d’avant 1914, de 1919 à 1939, de 1940 

à 2000 (Lagarde et Michard, 2004 :8-9). Tantôt elles sont appelées « À l’aube du XXe 

siècle, l’entre -deux-guerres, Sous l’Occupation et Nouvelles voies » (Boursin 2007 :365-367). 

De son côté, Nicole Masson en distingue quatre époques. Elle retient « la Belle-Époque, 

l’Entre-deux-guerres, l’après-guerre, et de l’après mais 68 (Masson 2007 :6). Mais il convient 

d’y ajouter ; actuellement les vingt-deux premières années du XXIe siècle.  Voilà pourquoi, il 

est possible de retenir quatre périodes littéraires, à savoir l’Avant 1914, l’entre-deux-guerres, 

entre 1940 et 2000 et de 2001 à 2023. C’est donc autour de ces quatre structures que sont 

organisés les contenus. Chaque période est subdivisée en genres littéraires dominants.  Au sein 

de chaque subdivision, l’intérêt porte sur les genres majeurs, les idées dominantes, les écrivains 

représentatifs avant de s’arrêter un peu sur des extraits de textes dont les contenus sont 

commentés en insistant sur certaines des caractéristiques du courant/mouvement concerné.  

2.1. La période d’avant 1914 

Dénommées aussi « la Belle Époque, les 14 premières années du XXe siècle sont dominées par 

la poésie et par le roman.  

2.1.1. Une poésie mise à l’honneur 

Le privilège poétique était que tout futur homme de lettres débute par un volume de poèmes. 

Le titre de « prince des poètes » a tout son éclat. Les manifestations poétiques sont nombreuses : 

banquets, soirées, conférences, et même un tumultueux congrès des poètes en 1901. Des 

journaux publient souvent en premières pages des vers des poètes célèbres, les revues se 

multiplient (+ 200) à Paris entre 1900-1914, La Nouvelle Revue française entre autres, fondée 

en 1909. 



20 

 

Les thèmes préférés, la manière la plus directe de les traiter, le ton adopté marquent l’abandon 

d’un univers cérébral pour privilégier le rêve. En 1913, dans Alcools, Guillaume Apollinaire 

avait marqué le point atteint par ces tendances diverses et ménagé une étape vers les tentatives 

futures. Alcools (1913) réunit les complaintes d’Apollinaire, ainsi que des impressions de 

voyage dans la vallée du Rhin et en Europe centrale. Cet ouvrage dont le titre primitif était Eau 

de vie a paru en Mercure de France. Au cours de la correction des épreuves, l’auteur a supprimé 

toute ponctuation. Ce fait est considéré comme une innovation importante, surtout par sa 

généralisation – Mallarmé avait utilisé le procédé au XIXe S. D’après Apollinaire, « le rythme 

même et la coupe des vers, voilà la véritable ponctuation ».  

Dans tout l’œuvre d’Apollinaire, « le Pont Mirabeau » est son Lac, son Souvenir, sa tristesse 

d’Olympio. C’est le regret élégiaque5, non pas du temps, mais de l’amour lui-même qui s’en 

fuit. C’est le rappel romantique d’une souffrance personnelle (le poème date de 1912, époque 

de la rupture progressive avec Marie Laurencin). 

L’image de l’eau qui passe est pour le poète le symbole d’un évanouissement nécessaire. Mais 

là, pas de « méditation ». Un seul vers suffit à l’évocation d’un décor qui est celui d’Auteuil6, 

familier au poète. L’ample rhétorique romantique fait place à une expression rapide et discrète 

qui conduit naturellement à un refrain. Seul le second vers de chaque strophe, laissant en 

suspens une terminaison masculine, détermine une pause très heureuse : preuve d’un travail 

conscient et d’une grande recherche rythmique.  

 

Illustration (Lagarde et Michard, 2004 : 38) [ Poème « sous le pont Mirabeau » tiré 

d’Alcool (1913) de Guillaume Apollinaire 

 

2.1.2. Le Roman de 1900 à 1914 

Durant « la Belle-Époque », le genre romanesque connaît trois principaux romanciers ces 

deniers sont Charles Péguy, Maurice Barrès et Anatole France. De ces trois, Anatole France 

occupe le devant de la scène car c’est lui qui est le plus représentatif. 

 
5 L’élégie dont est dérivé l’adjectif élégiaque est un poème lyrique d’un ton mélancolique. 

6 Quartier de Paris (XVIe arrondissement, entre le bois de Boulogne et la Seine, constitué par une ancienne 

commune du dép. de la Seine, incorporée à la capitale en 1860. 



21 

 

2.1.2.1. Anatole France (François-Anatole Thibault, 1844-1924) 

François-Anatole Thibault est devenu célèbre sous son nom de plume, à travers lequel il voulait 

être un des directeurs de conscience de la France sous la Troisième République. Poète 

parnassien à ses débuts, il se fit connaître comme un romancier avec des livres fins et pleins 

d’esprit : Jocaste et le chat maigre (1879), Le Crime de Sylvestre Bonnard (1881). Il aurait pu 

n’être qu’un homme de plume et de cabinet. La vie en décida autrement, avec la rencontre de 

Mme Léontine Arman de Caillavet, une grande dame qui tenait un salon avec laquelle il eut 

une liaison dès 1888, puis l’affaire Dreyfus où il fut de ceux qui défendirent l’honneur et la 

cause du capitaine condamné.  

2.1.2.2. Sa pensée 

Anatole France est avant tout animé d’un scepticisme rationaliste. À part son plaisir d’artiste à 

évoquer les mythes et les croyances, il se montre surtout sceptique en matière religieuse. « À 

l’austérité chrétienne, il oppose les réjouissances d’un épicurien délicat. Il s’attaque souvent à 

l’Église, coupable, à ses yeux, de fanatisme et de l’hostilité à la démocratie. » (Lagarde et 

Michard, 2004 :88) 

France a en plus des idées politiques et sociales : il ne croit pas à la bonté naturelle de l’homme 

et s’efforce d’anéantir les préjugés qui retardent la lente évolution par laquelle les humains « 

sortent peu à peu de la barbarie originelle ». Il n’est guère de livre où il ne place quelque satire 

acerbe de la guerre ou de la justice humaine qui apparaissent, selon l’auteur, une sorte de 

« consécration de toutes les injustices » (88).  

En politique, il est épris de la liberté et donne sa préférence à la république car, selon lui, la 

république respecte l’individu. Poussant plus loin encore ses aspirations humanitaires, il a rêvé 

d’un régime « socialiste », qui laisserait les hommes libres tout en assurant leur bien-être.  

Mais, à l’approche de la guerre, sa vision du monde s’assombrit et lui inspire des pamphlets 

plus âpres, L’Îles des Pingouins (1908) et La Révolte des Anges (1914). Dans ces deux ouvrages 

l’auteur fait une Satire de la religion, de l’intolérance, de la tyrannie, de l’injustice et la 

transposition burlesque de l’affaire Dreyfus. Ces thèmes chers à l’auteur y sont repris, mais 

avec une note plus désespérée. À travers un monologue de son personnage (l’astronome 

Bidault-Coquille qui s’est démené en faveur de Dreyfus, persuadé que le triomphe du droit 

entraînerait l’abolition de toutes les injustices, et qui retourne mélancoliquement à ses 

astéroïdes), il découvre qu’« il est dur de redresser les torts et que c’est toujours à 

recommencer » (Lagarde et Michard, 2004 :88). C’est ce thème de l’éternel retour qui traduit 

le mieux le pessimisme d’Anatole France dans ses vieux jours. L’île des Pingouins se termine 



22 

 

par « l’histoire sans fin » des temps futurs : à des monstrueuses civilisations détruites par des 

anarchistes succéderont, à la longue, d’autres civilisations aussi monstrueuses, jusqu’au jour où 

« le sage amassera assez de dynamite pour faire sauter cette planète ».  

Illustration : « Écho de l’affaire Dreyfus » (Lagarde et Michard, 2004 : 89-91) 

         « Au tribunal révolutionnaire » (Lagarde et Michard, 2004 : 96-97) 

2.2. La période allant de 1919 à 1939  

La seconde période, dénommée aussi l’entre-deux-guerres, a connu essentiellement deux 

genres littéraires : la poésie et le roman. Mais, seule la poésie sera considérée, avec un accent 

mis sur le surréalisme, l’un des deux mouvements poétiques ayant marqué la période. Les 

poètes comme André Breton, Paul Éluard et Louis Aragon en sont les principaux animateurs. 

Durant cette période, le genre poétique a connu une autre révolution avec le mouvement 

surréaliste.  

2.2.1. Le surréalisme 

Ayant comme chef de file André Breton, le mouvement veut atteindre une réalité supérieure 

(ou surréalité) par le dépassement dans la vie même, des contradictions qui mutilent l’homme : 

le réel et l’imaginaire, l’action et le rêve, le conscient et l’inconscient, la raison et la folie, ou 

encore la société et l’individu.  

La Doctrine surréaliste se fonde sur le rêve et réalité, l’écriture automatique, l’arbitraire et 

l’absurde, la provocation et la question politique.  

Les convictions des surréalistes, est que rêve et réalité ne font qu’un et forment ce qu’on peut 

appeler une « surréalité ». À propos de l’écriture automatique, le poète surréaliste doit être une 

sorte de récepteur qui transcrit, sans exercer le contrôle de la raison, tout ce qui vient dans son 

psychisme. Relativement à l’arbitraire et l’absurde, l’idée est de se libérer des censures 

rationnelles, morales ou esthétiques pour déboucher sur la production d’images et de phrases 

aux limites de l’absurde. Enfin, s’agissant de la question politique, les surréalistes ne sont pas 

tous d’accord sur la question de l’engagement politique. Breton reste fidèle à la ligne de non-

engagement ; d’autres comme Aragon et Éluard choisissent au contraire de s’inscrire au Parti 

communiste et d’y militer. 

En conformité avec cette doctrine, Breton propose de procédés nouveaux d’écriture en 

cherchant à donner la parole à l’inconscient par diverses méthodes, à savoir l’hypnose, les 

associations libres, les récits des rêves, l’écriture automatique et les activités ludiques. Ces 

nouvelles méthodes d’écrire ont été appliquées dans Revue surréaliste lancée en 1924 et Breton 



23 

 

y publia « le Manifeste du surréalisme ». Ce sera en 1929 que va apparaître le second Manifeste 

du surréalisme. En 1930 a débuté la publication de la revue Le Surréalisme au service de la 

Révolution. 

Du point de vue thématique, le surréalisme présente des thèmes comparables à ceux du 

romantisme tout en ayant une conception révolutionnaire de l’art. La poésie surréaliste se veut 

innovante et contestataire en même temps. Elle conteste parfois les formes et les conventions 

léguées par le XIXe. Ses chute et disparition ont été surtout causées par des désaccords, des 

exclusions et des ruptures en son sein. 

Cette poésie est marquée par des associations insolites aussi bien dans les titres de recueils ou 

de poèmes que dans le corps de textes. Par ce procédé, les surréalistes manifestent le caractère 

illogique de leurs pensées. 

Exemples de recueils de poèmes surréalistes portant des titres bizarres (Masson, 2007 : 389) : 

– Clair de terre (1923) d’André Breton ; 

– Le Paysan de Paris (1926) de Louis Aragon 

– Le Révolver à cheveux blancs (1923) d’André Breton 

– Les yeux fertiles (1936) de Paul Éluard 

Même les titres de poèmes sont formulés dans cette illogique car ils sont constitués des mots 

dont l’association défie toute logique 

Exemples : 

✓ « La terre est bleue comme une orange » publié dans L’amour la poésie (1929) 

de Paul Éluard (Boursin 2007 : 261) 

✓ « L’Union libre » publié dans Clair de terre (1923) d’André Breton, (Masson, 

2007 : 391) 

✓ « La courbe de tes yeux » publié dans Capitale de la douleur (1926) de P. Éluard 

(Boursin, 2007 :260). 

 

Illustrations (Masson, 2007 :389- 392) 

(Boursin, 2007 : 260) 

2.3. Période de 1940 jusqu’à 2000  

Dans cette période se démarquent la poésie, le théâtre et le roman comme genres majeurs. La 

poésie est illustrée principalement par Paul Eluard, Louis Aragon, Jacques Prévert, Francis 

Ponge. S’agissant de l’art de la scène, il a été représenté par des pièces théâtrales proposées par 



24 

 

Samuel Beckett et Eugène Ionesco principalement. Le roman marqué par des philosophies 

existentialiste et de l’absurde a été animé par Jean-Paul Sartre et Albert Camus.  

2.3.1. La poésie 

Dès 1940, la poésie devient avant tout « l’affaire du poète » : il n’y a plus d’écoles. Elle traite 

les thèmes éternels dont les principaux sont la nature de dieu, la Vie, la Mort et l’Amour, la 

Terre et la peine des Hommes.  

2.3.1.1. Une poésie au soutien des résistants contre l’Occupant 

Difficile d’accès, écrite dans un langage parfois hermétique, la poésie est vraiment fidèle à « sa 

vocation d’écho sonore » : en elle se retrouvent les nostalgies, les inquiétudes, les désespoirs, 

les ardeurs et les mystiques d’un âge de crise et de désarroi, mais aussi de ferveur, de foi et de 

colère. Les poètes consacrent des poèmes ou des recueils entiers aux affres de la guerre sous 

l’occupation. Aussi les poètes fustigent-ils les tragiques de la guerre, la captivité, l’occupation 

en même temps qu’ils se montrent solidaires aux résistants. Les poètes manifestent cette 

solidarité soit sous forme de message d’espérance dont le but est d’encourager les Résistants, 

(« Liberté » dans Poésie et Vérité (1942) de Paul Éluard ; soit sous forme d’hommage qu’ils 

rendent aux résistants exécutés ou fusillés par l’occupant (La Diane française (1944) de Louis 

Aragon). Les poèmes de résistance sont des protestations immédiates et sont rédigés dans 

l’urgence et publiés dans des conditions précaires, contre les horreurs du présent.  

2.3.1.2. Éventail poétique ouvert au quotidien 

Dès 1945, la poésie développée reflète l’ouverture de l’éventail poétique car les poètes abordent 

d’autres thèmes notamment l’attention au quotidien, la communication avec la nature, l’intérêt 

pour les objets et les choses, la fantaisie et l’humour, l’exorcisme de l’hostilité du monde, 

épopée intérieure, voies du sacré et de la mystique. La poésie se fait désinvolte avec Queneau 

ou Tardieu. Avec Ponge, elle reconsidère la relation des hommes aux choses (Le parti pris des 

choses, 1942). Mais ses innovations, parfois déroutantes, l’ont coupée du grand public. Chaque 

poète s’adresse à un public restreint. Parmi de nombreux poètes qui ont développé cette 

thématique figurent Jacques Prévert, Francis Ponge. 

 

Jacques Prévert (1900-1977)  

Il fut quelque peu lié avec les surréalistes : il en a surtout retenu une attention systématique à 

tout ce qui, dans la réalité la plus quotidienne recèle un ferment actif de liberté : les choses et 

les êtres parlent un langage à la fois proche et inattendu. Prévert connut la popularité avec 



25 

 

Paroles (1945), recueil suivi d’Histoires (1946), Spectacle (1951), L’Opéra à la lune (1953), 

La Pluie et le bon temps (1955), Choses et autres (1973). (Illustration Lagarde et Michard, 

2004 :613-614). 

Francis Ponge (1899-1988) 

Dès 1942, Ponge devient célèbre avec la publication de l’un de ses recueils poétiques : Le Parti 

pris des choses. C’est de choses que Ponge prend parti ; et à elles qu’il réserve l’initiative. Il 

définit la poésie comme l’enregistrement verbal d’existence pure qui n’est pas sans relation 

avec l’existentialisme. Il donne sa préférence à la forme du « poème en prose » et fabrique le 

néologisme Proèmes qui servira de titre à un recueil de 1948 : le mot résulte de la contamination 

de prose et de poème. Outre Parti pris des choses (942) et La Rage de l’expression (1952), il a 

à son actif Le Grand Recueil (1961) et Le Savon (1967). 

Voic un commentaire du poème en prose » Le Pain de Francis Ponge (issus du recueil poétique 

Le Parti pris des choses,1942) 

 

Lorsqu’il publie, en 1942, Le parti pris des choses, Francis Ponge rompt avec la tradition de la 

poésie lyrique, qui plaçais au cœur de l’écriture poétique le « je » du poète, sa sensibilité et ses 

émotions. 

Bien au contraire, Le Parti pris des choses se concentre sur la matérialité du quotidien : le 

recueil se présente comme une suite de poèmes descriptifs. Chacun étant centré sur un objet 

familier (le pain, la cigarette, la bougie, le cageot, ou sur un élément minéral (la pluie), végétal 

ou animal (l’huitre, l’escargot). 

Illustration :« Le Pain » Francis Ponge, Le Partie pris des choses, 1942. 

2.3.2. Le théâtre  

Le théâtre qui avait connu une profonde modification en matière de la mise en scène dans les 

années qui ont suivi la première guerre – Louis Jouvet. – reste sur la même lancée dès 1940. En 

1947, Jean Vilar, entouré de comédiens prestigieux comme Gérard Philippe et maria Casarès 

s’inscrit dans le même prolongement. Selon cette conception, le metteur en scène devient un 

véritable artiste. Il n’y a plus du primat de l’auteur. Outre l’influence d’André Antoine, deux 

autres influences expliquent ce phénomène. Antonin Artaud, poète et acteur, imagine, dans Le 

Théâtre et son Double (1948), un jeu libéré du texte, à base des pantomimes et de cris, usant 

des seules ressources scéniques pour atteindre physiquement le public et créer une émotion 

intense.  Selon lui, le domaine du théâtre n’est pas psychologique ; mais physique et plastique » 



26 

 

(Lagarde et Michard, 2004 :636). Dans un théâtre de cruauté, le même auteur fait 

remarquer qu’« une vraie pièce de théâtre bouscule le repos des sens, libère l’inconscient 

comprimé, pousse à une sorte de révolte virtuelle », cité par Lagarde et Michard (2004 :636). 

Il prône aussi qu’une action doit être poussée à bout et à l’extrême. Ainsi met-il en question la 

validité du langage au théâtre. 

Le théâtre nouveau présente trois grandes orientations, à savoir la primauté du physique et du 

plastique, indentification du dramatique avec le cruel et la dérision du langage. Sous le signe 

de l’absurde, le même théâtre nouveau développe sa puissance de rupture vers le milieu du 

siècle dans les œuvres d’Ionesco, de Beckett notamment. 

2.3.2.1. Un théâtre hanté par le néant  

Cependant, il convient de souligner que les traces de la guerre s’y trouvent. Le désarroi des 

esprits ainsi qu’une désespérance qui va s’exprimer dans la littérature de l’absurde sont l’une 

des conséquences de la guerre. C’est au théâtre que l’expression de l’absurdité va être la plus 

dure et la plus pure, dans ce qui a été appelé le théâtre de l’absurde ou « le Nouveau théâtre ». 

Samuel Beckett et Eugène Ionesco proposent une image forte dans sa simplicité apparente des 

angoisses de l’homme. Leurs succès prouvent que leurs contemporains se sont reconnus dans 

une telle représentation.  

1° Samuel BECKETT (1906- 1990) 

À partir de 1928, Beckett fait un séjour à Paris comme lecteur d’anglais. Ce séjour contribue à 

le dégager du rigorisme et de la foi de son enfance. Il se lie aux surréalistes français André 

Breton et Paul Éluard. Sur le plan littéraire, Beckett s’est illustré surtout au théâtre et s’imposa 

dès lors à l’attention des lecteurs français et ceux du monde entier avec En attendant Godot 

(1953), puis Fin de Partie (1957), La dernière bande (1960) ; Oh les beaux jours (1963). 

L’ensemble de son œuvre lui a valu le prix Nobel en 1969. En rupture avec la technique 

traditionnelle, son œuvre dramatique est à classer dans « l’antithéâtre ». Les caractéristiques de 

ce renouveau théâtral sont notamment le décor qui est presqu’inexistant et parfois saugrenu 

(d’une bizarrerie/absurdité déroutante et ridicule) : une route avec un arbre (En attendant 

Godot), un monticule de terre, des personnages croupissant dans des poubelles (Fin de Partie) 

ou enfoncés jusqu’ au cou dans les jarres (Comédie, 1963). Renonçant aux conflits 

psychologiques aux temps forts d’une crise, conduite jusqu’aux dénouements, l’action se réduit 

à quelques gestes, à des dialogues à peines esquissés, entre des personnages insignifiants, des 

clochards, des épaves (une épave est une personne déchue, désemparée qui ne trouve plus sa 



27 

 

place dans la société), misérables humaines se comportant comme des clowns ou des pantins 

(une personne qui s’agite beaucoup, un fantoche). 

Le thème qui revient sans cesse est l’obsession de notre néant : les êtres se réduisent à la parole, 

ou plutôt à la voix par laquelle ils cherchent à se persuader de leur existence, ils occupent 

comme ils peuvent le temps qui n’en finit pas, car leur vaine agitation n’est que l’éternelle 

attente d’on ne sait quoi, un perpétuel recommencement. Ce théâtre foncièrement pessimiste, 

où la présence de l’homme sur la terre semble dépourvue de tout intérêt, de toute signification, 

inspire tantôt l’ennui et le dégoût ; tantôt une sorte d’angoisse métaphysique.  

 

En guise d’illustration, faire la lecture de l’extrait suivant (Lagarde et Michard, 2004 : 686) : 

« Nous attendons. Nous nous ennuyons… » tiré de En attendant Godot, II  

 

Eugène IONESCO (1912-1994) 

Issu d’un père roumain et d’une mère française, Ionesco passe son enfance à Paris. Depuis 1938, 

il prépare une thèse sur   Le thème du péché et de la mort dans la poésie française depuis 

Baudelaire. Ses premières pièces font scandale soit qu’elles s’attaquent aux traditions du genre 

dramatique (La Cantatrice chauve, 1953), soit qu’elles reposent sur la transcription des rêves 

et l’exploration psychanalytique de la conscience : La Leçon (1952), les Chaises (1952), 

Victimes du devoir (1953), Amédée ou comment s’en débarrasser (1954). Son triomphe est 

surtout connu avec Rhinocéros (1960) et il s’impose avec d’autres pièces du cycle Bérenger 

(Tuer sur gages, 1959 ; Le Roi se meurt, 1962 ; Le piéton de l’air, 1963). Il donne ensuite La 

Soif et la Faim 1966 ; Jeux de massacre, 1970 ; Macbett, 1972 et Ce Formidable bordel, 1973. 

Dans ses pièces, le dramaturge aborde de graves questions : l’individu opprimé par la masse, 

l’impossibilité d’atteindre l’absolu, l’homme devant la mort. À travers les images oniriques qui 

hantent son théâtre, Ionesco se montre obsédé par le problème du bien et du mal, du péché et 

de la mort, de l’inaptitude de vivre heureux ici-bas, pour l’homme dévoré, comme lui, par la 

nostalgie ardente et l’incompréhension d’un ailleurs qu’il ne saurait définir. 

Ionesco se révèle un dramaturge original. Dès Cantatrice chauve, il déclare « la guerre au 

théâtre de divertissement des années 1940 en parodiant les procédés de l’intrigue 

conventionnelle, la prétention à la logique et à la vraisemblance. » Il prête à ses personnages un 

langage automatique, absurde et saugrenu. Du même coup, il dénonce la sclérose intellectuelle 

ou l’impossibilité de communiquer qui surviennent quand l’automatisme fait obstacle à la 

spontanéité, à la vérité des êtres. Le « théâtre engagé » qui véhicule des idéologies ne l’intéresse 



28 

 

pas car ce théâtre l’asservit la masse par allusion à la pensée). Il s’élève aussi contre le 

« mensonge du réalisme » qui condamne le théâtre à une psychologie superficielle et périmée. 

Influencé par Jarry, Apollinaire et Artaud (avec le théâtre de la cruauté), Ionesco pense que 

pour forcer le spectateur à participer, le théâtre doit être « violent », inquiéter, ne reculer ni 

devant le scandale ni devant le paroxysme. Spectacle total, le théâtre doit toucher tous les sens, 

grâce aux ressources des technologies modernes, décors, éclairage, musique : « tout y est 

permis ». Ionesco pratique le mélange des genres, allant du registre noble à la farce grotesque, 

aux procédés du guignol théâtre de marionnettes (figurines actionnées à l’aide des ficelles). Il 

aime aussi jouer sur la surprise du langage : jeux de mots, prolifération verbale, accélération 

caricaturale du débit. Il invente même les acteurs à « jouer contre le texte ». 

 

En guise d’illustration, faire la lecture de l’extrait suivant (Lagarde et Michard, 2004 : 676-

677) : « Rhinocéros ! Rhinocéros ! » tiré de Rhinocéros, Acte II, Tableau II  

2.3.3. Le roman  

Depuis 1940 encore, le roman a été marqué par les événements : un retour à la barbarie dans un 

siècle civilisé, par l’expérience surréaliste et la psychologie du moi profond, par des doctrines 

philosophiques nouvelles dont les principales sont l’Existentialisme, la philosophie de 

l’absurde. Le roman est également devenu le genre de référence car il prend en charge tous les 

sujets, se prête à la réflexion philosophique (L’Étranger, 1942), à toutes les mises en scène de 

la réalité, qu’elles soient épiques, lyriques, parodiques (Les Fleurs bleues, 1965). En temps 

d’angoisse, de révolte et d’exigence de lucidité, les romanciers ont remis en question des 

structures, du genre et du verbe lui-même : avènement d’« antiroman », ou d’alittérature 

[apoème, antithéâtre, antiroman]. 

L’analyse des ouvrages romanesques appartenant à la période concernée se classent en deux 

grands ensembles : d’un côté ceux qui développent les thèmes associés à l’existentialisme et de 

la philosophe de l’absurde. De l’autre côté, les ouvrages classés dans ce qui a été nommé le 

nouveau roman. 

 2.3.3.1. L’existentialisme et l’absurdité 

1° Existentialisme selon Sartre 

L’introduction de l’existentialisme en France est attachée à Jean-Paul Sartre. À la libération, 

Jean-Paul Sartre va apparaître comme le père de l’« existentialisme ». En 1945, il publie les 

deux premiers tomes de son roman Les Chemins de liberté : L’Âge de raison et Le Sursis   et 



29 

 

fonde sa revue Les Temps Modernes dont la Présentation constitue le manifeste de la nouvelle 

littérature engagée. Il y soutient que l’écrivain doit prendre parti sans aucune hypocrisie car, 

affirme-t-il, ʺ l’homme naît libre, responsable et sans excuses‶. Chaque fois qu’il faut prendre 

parti, nous nous trouvons devant un choix qui nous engage tout entier. ʺJamais nous n’avons 

été plus libres que sous l’Occupation7 allemande‶» (Boursin, 2007 :310). Aussi explique-t-il, 

je tiens Flaubert et les Goncourt pour responsables de la répression qui a suivi les Commune 

pour la seule raison qu’ils n’ont rien fait pour empêcher la répression.  

Selon Jean-Paul Sartre, « l’Existence précède l’Essence ». Pour ainsi dire, explique Nicole 

Masson, « la vie de l’homme n’est pas l’accomplissement d’un projet qui la précède. L’homme 

crée son ʺessence‶ en existant. Ce qu’il est, son essence, n’est rien d’autre que la somme de ses 

actes » (2007 :412). 

L'être humain n'a pas de nature ou d'identité prédéfinie. Il naît, existe, et se définit ensuite à 

travers ses choix, actions et expériences. Selon le même auteur, « l’individu seul décide du sens 

ou de l’absence de sens de sa vie. Son accomplissement réside dans la somme de ses actes. Tant 

qu’il git, il la modifie ; quand il meut, il l’achève », cité par Bernard Aluin (1998 :573). Cette 

conviction sartrienne se trouve illustrée par une des scènes de Huis clos (1944), une pièce 

théâtrale du même dramaturge : « Du fond des Enfers, les trois personnages du Huis clos 

observent avec horreur l’image désormais irrémédiable qu’ils ont laissée sur Terre » (Lagarde 

et Michard, 2004 :709). Sartre refuse toute idée de prédestination ou du rachat. Selon lui, 

l’homme est son propre directeur de conscience. Sa liberté le définit, à lui d’en savoir user.  

Dans cette logique, Sartre avance que l’homme est responsable et qu’il est condamné à être 

libre. C’est mal poser le problème de la liberté que de le poser dans l’abstrait, car nous sommes 

toujours en situations, ce qui nous oblige à choisir mais fonde notre liberté. Comme l’ouvrier a 

prise sur la matière, l’homme a prise sur le réel, par l’action.  

 

En guise d’illustration (Lagarde et Michard, 2004 :706) : 

Faire lire l’extrait : « Il faudrait être partout à la fois » tiré de Le Sursis [second tome du Chemin 

de liberté]. 

2° La philosophie de l’absurde avec Camus 

 
7 L’Occupation est une période de l’histoire de France où l’armée allemande occupait le territoire français. 

C’était de 1940 à 1944). 



30 

 

Définition de l’absurde : Selon les auteurs qui paraphrasent les idées de Camus, « Ce n’est pas 

le monde qui est absurde mais la confrontation de son caractère irrationnel et de ce désir éperdu 

de clarté dont l’appel résonne au plus profond de l’homme. Ainsi, l’absurde n’est ni dans 

l’homme ni dans le monde, mais dans leur présence commune. Il naît de leur antinomie » 

(Lagarde et Michard, 2004 : 722). Il est pour le moment leur seul lien. « Je tire de l’absurdité, 

dit Camus, trois conséquences qui sont ma révolte, ma liberté et ma passion. Par le seul jeu de 

ma conscience, je transforme en règle de vie ce qui était invitation à la mort- et je refuse le 

suicide » (Lagarde et Michard, 2004 : 723). Ainsi se définit l’attitude de l’homme absurde. 

Vivre une expérience, un destin, c’est l’accepter pleinement. « Vivre c’est faire vivre l’absurde. 

Le faire vivre, c’est avant tout le regarder ». (Lagarde et Michard, 2004 : 723) Il en résulte une 

révolte qui est un comportement perpétuel de l’homme et de sa propre obscurité. Cette révolte 

n’est que l’assurance d’un destin écrasant, moins la résignation qui devait l’accompagner. C’est 

ainsi que Camus oppose à l’esprit du suicide celui du condamné à mort qui est en même temps 

conscience et refus de la mort. Selon lui, c’est cette révolte qui confère à la vie son prix et sa 

grandeur (Lagarde et Michard, 2004 : 723). Vivre dans un univers absurde consistera à 

multiplier, avec passion, les expériences lucides, pour être en face d’un monde le plus souvent 

possible.  

En guise d’illustration, faire lire l’extrait suivant (Lagarde et Michard, 2004 : 724) : 

« Il faut s’imaginer Sisyphe heureux », tiré du Mythe de Sisyphe (1942) 

2.3.3.2. Le Nouveau roman 

Scientifiquement parlant, le nouveau Roman est loin d’être une école littéraire. Cette 

affirmation se fonde sur deux raisons : ledit courant n’a ni chef de file ni de manifeste. 

Seulement, dès le début des années 1960, il se remarque l’existence de certain nombre d’œuvres 

qui semblent répondre aux mêmes tendances esthétiques. À travers ces ouvrages, il apparait 

que les Nouveaux romanciers se livrent à des recherches personnelles pour le renouvellement 

du genre. Les principaux romanciers à classer dans cette tendance nouvelle convergent à 

contester des conventions du roman traditionnel. Ils refusent l’intrigue, la vraisemblance, le 

« héros » de roman, le personnage même et le conformisme. C’est sous cet angle qu’Alain 

Robbe-Grillet, Michel Butor, Nathalie Sarraute, Claude Simon, Marguerite Duras conçoivent 

ce genre renouvelé. Nathalie Sarraute dans L’Ère du soupçon (1956) ; Alain Robbe-Grillet dans 

Pour un nouveau roman, 1963), Michel Butor, Essai sur le roman, 1969, Jean Ricardou, Pour 

une théorie du nouveau roman, 1971 et Problème du nouveau roman, 1967 exposent les 



31 

 

principes de cette nouvelle écriture romanesque. Selon ces principes, le roman doit s’interroger 

sur lui-même, renoncer à transmettre un message et abandonner les procédés périmés que sont 

le personnage et l’histoire. Selon d’autres défenseurs des mêmes idées, écrire un roman n’est 

pas l’occasion de manifester son engagement encore moins cloisonner forme et contenu. 

Le Nouveau roman ne se présente pas comme un exposé ou une narration linéaire mais comme 

une recherche. Dans cet esprit, le lecteur découvre « un constant va et-vient dans le temps, la 

juxtaposition d’instantanés, des versions divergentes de la même scène, la présence obsédante 

des objets, ʺun double mouvement de création et de gommage‶ qui peuvent le déconcerter. » 

(Lagarde et Michard, 2004 : 762). Le lecteur doit comprendre que l’auteur attend de lui une 

participation active. « Ce qu’il lui demande, écrit Robbe-Grillet, ce n’est plus de recevoir tout 

fait un monde achevé, plein, clos sur lui-même, c’est au contraire de participer à une création, 

d’inventer à son tour l’œuvre et d’apprendre ainsi à inventer sa propre vie » (1963) cité par 

(Lagarde et Michard, 2004 :762). 

Les thèmes : 

D’après la critique, les nouveaux romanciers traitent quasiment les même thèmes (Masson, 

2007 : 436-437) : 

– Le temps est au cœur de leur réflexion. Les repères chronologiques traditionnels (« une heure 

plus tard », « le lendemain », etc.) n’ont plus lieu d’être. Les nouveaux romans se situent en 

marge de cette continuité du temps. 

– Le jeu sur le narrateur est un élément qu’on retrouve fréquemment. Pinget, Butor, Sarraute 

jouent ainsi sur des témoignages contradictoires, sur des variations sur la même scène vue par 

des narrateurs différents. 

– Le mode descriptif envahit parfois le roman jusqu’à lui donner l’allure d’un inventaire ou d’un 

procès-verbal. Le décor devient autonome et ne renvoie plus aux personnages, comme le 

faisaient les décors des romans de Balzac ou de Zola. 

– Le nouveau roman refuse de donner un sens au monde. La littérature se veut objective au sens 

fort du terme, c’est-à- dire occupée à décrire les objets sans les interpréter, sans leur donner un 

sens ʺprofond‶. 



32 

 

– La théorie romanesque investit le roman lui-même. Les ʺnouveaux romanciers‶ ne laissent pas 

aux critiques le soin de théoriser leurs œuvres : ils le font, dans des essais critiques ou dans des 

digressions au sein des romans. 

Alain Robbe-Grillet 

Dès la parution de Gommes (1953), Alain Robbe-Grillet s’est imposé en littérature. L’ouvrage 

précité est une sorte de roman policier dont le détective qui effectue des enquêtes, Wallas est 

un nouvel Œdipe. L’action évolue vers la non–action, le personnage perd de conscience, le 

roman cherche à s’échapper de ses structures traditionnelles tout en les parodiant. Ce jeu subtil 

est caractéristique du Nouveau Roman dont il est le promoteur si non l’inventeur (avec Pour 

un nouveau roman). Le rêve a sa place dans son œuvre, avec en particulier des fantasmes de 

cruauté (Souvenir du triangle d’or, 1978). 

En guise d’illustration, faire lire l’extrait suivant (Lagarde et Michard, 2004 : 766-767) : 

« La Jalousie », tiré La Jalousie (1957) 

2.4. Le XXIe Siècle : de 2001 à 2025 

2.4.1. Quelques auteurs et leurs ouvrages 

Au XXIe siècle, la littérature française continue à se développer sous la plume de pas mal 

d’écrivains déjà illustres dans le dernier quart du XXe siècle. Durant les vingt-cinq premières 

années de ce siècle, il est possible de retenir certains de ces auteurs tels que les romanciers Jean-

Marie Gustave Le Clézio, Marc Levy, Katherine Pancol. 

Le Clézio dont la publication de son premier roman, (Procès-verbal, 1965) lui a valu le prix 

Renaudot à l’âge de 25 ans, a continué à produire d’autres romans à un rythme incroyable. 

Certains de ses productions ont été publiés au cours de ce nouveau siècle :  Révolution (2003), 

L’Africain (2004) et Ourania (2006) sont du XXIe siècle. Les autres écrivains comme Marc 

Levy (Le Voleur d'ombres,2010) et Katherine Pancol (Les Yeux jaunes du crocodile,2006 ; La 

Valse lente des tortues, 2009 ; Les écureuils de Central Park sont tristes le lundi,2011 ; Trois 

baisers, 2017 ; La Mariée Portait Des Bottes Jaunes, 2023, Sous les platanes de 

Manhattan,2024) proposent aussi des titres dont certains semblent dévoilent une influence 

surréaliste. D’ailleurs, un critique estime que Katherine Pancol est l'une des romancières les 

plus talentueuses de sa génération. 



33 

 

L’autre écrivain que l’on mentionnerait est le poète Yves Bonnefoy qui a produit Les planches 

courbes (2001) – un autre penchant surréaliste), Goya, Baudelaire et la poésie (2004), 

L'écharpe rouge (2016). Le même auteur a à son actif Sous l’horizon du langage (2002), 

L’imaginaire métaphysique (2006) qui sont tous les deux des essais. 

Parallèlement, il y a lieu de considérer une autre catégorie d’écrivains qui sont nés dans les 

années 1970 et qui sont montés au pinacle dans leur tendre âge. C’est notamment Laurence 

Tardieu, écrivaine et comédienne française née en 1972 et qui a, à son actif une dizaine de 

productions littéraires. Parmi celles-ci se comptent Comme un père (2002), Le Jugement de Léa 

(2004), Puisque rien ne dure (2006), Rêve d'amour (2008), Un temps fou (2009), La confusion 

des peines (2011), L’Écriture et la Vie (2014), Une vie à soi (2014), Nous aurons été vivants 

(2019). Les critiques de cet ensemble romanesque le qualifient d’être Le nouveau roman 

lumineux (Fruchon-Toussaint, 15 janvier 2019 à la RFI). 

 

2.4.2. La littérature postmoderne  

Dans la même période, il se dégage des tendances marquées par l’engouement des écrivains 

contemporains pour des formes traditionnelles tout en se particularisant par la volonté de les 

retravailler. C’est dans ce contexte qu’est née une littérature postmoderne qu’il convient de 

définir ici. Dans son acception philosophique d’après Jean-François Lyotard, ce qui est 

postmoderne est ce qui permet le retour du passé sur le mode de l’instable, du changement et 

du progrès propre au modernisme.  En littérature, il s’agit d’un courant littéraire qui se 

caractérise par une remise en question des structures narratives traditionnelles, une 

fragmentation du récit, l'utilisation de l'ironie et de la parodie, et une réflexion sur la nature de 

la réalité et de la fiction. Ceci dit, le poste moderne est une pensée du discontinu et de la 

différence. Il convient donc d’appeler postmoderne tout discours narratif qui privilégie des 

dispositifs d’hétérogénéité comme le collage, le fragment, le métissage du texte. » (Gontard, 

2001 :284). 

 

Les principaux auteurs postmodernes sont Michel Houellebecq [de son vrai nom Michel 

Thomas], Cathérine Millet, Virginie Despentes.  De tous ces auteurs, Michel Houellebecq est 

considéré comme le plus grand écrivain « postmoderne » de ce siècle naissant. 



34 

 

L’univers romanesque Houellebecquien (1956- ) présente des personnages stéréotypés, des 

situations presque caricaturales. Tous les caractères de l’œuvre houellebecquienne paraissent 

englués dans un réel sordide. Les romans sont des narrations de faits, de scènes dénuées de 

toute fiction. Ce réalisme attaché à la plume de Michel Houellebecq semble rejeter l’art. Lire et 

apprécier Houellebecq, c’est accepter que l’art du roman, n’est plus la réinvention même du 

réel, mais la mimésis la plus parfaite : une sorte de traduction du monde tel qu’il est, ou prétendu 

tel. 

Selon Marc Alpozzo (2007), Michel Houellebecq qui est le plus important écrivain de son 

temps, est le chef de file d’une littérature « postmoderne » parce que cet écrivain non seulement 

écrit contre le vice, le nihilisme, et l’immoralisme rampant qui agitent notre époque mais aussi 

il n’assassine pas la forme du roman, il ne vilipende pas les techniques du roman. 

En 1992, Michel Houellebecq reçoit le prix Tristan-Tzara pour son recueil de poèmes, La 

Poursuite du bonheur (1991).  

En 1998, sa description des rapports amoureux dans Les Particules élémentaires fait polémique, 

il est alors accusé de misogynie et d'objectivation du corps féminin. Sur le plan littéraire, 

également, il est un écrivain à la fois poète, essayiste et romancier depuis 1990. Son œuvre 

s’échelonne sur deux siècles – fin XXe siècle et début XXIe siècle. Son second roman paru en 

1991 annonce la thématique de l’ensemble des ouvrages à venir. Il s’agit de solitude 

existentielle, dénonciation du libéralisme à l’œuvre jusque dans l’intimité des individus. Les 

deux recueils suivants ont été primés (prix Tristan-Tzara, en 1992, et prix de Flore, en 1996), 

mais c’est par la prose que l’auteur accédera au succès public. Il est devenu depuis l’un des 

auteurs contemporains de la langue française les plus traduits dans le monde. 

En 2004, lors de la rentrée littéraire 2005, Michel Houellebecq occupe, avec La Possibilité 

d'une île, une grande partie des pages « culture » des médias, éclipsant les six cents autres 

nouveautés de la « rentrée littéraire. En 2008, Houellebecq publie Ennemis publics, une série 

d'échanges épistolaires par courriers électroniques avec Bernard-Henri Lévy. En 2010, il publie 

La Carte et le Territoire, pour lequel il obtient le prix Goncourt 2010. Son roman Soumission 

paru en janvier 2015 aux éditions Flammarion met en scène une France islamisée après une 

victoire politique de l'islam en France en 2022. 

http://www.agoravox.fr/auteur/marc-alpozzo
https://fr.wikipedia.org/wiki/Prix_Tristan-Tzara
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Poursuite_du_bonheur_%28recueil_de_po%C3%A8mes%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Poursuite_du_bonheur_%28recueil_de_po%C3%A8mes%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Particules_%C3%A9l%C3%A9mentaires
https://fr.wikipedia.org/wiki/Misogynie
https://fr.wikipedia.org/wiki/Prix_Tristan-Tzara
https://fr.wikipedia.org/wiki/Prix_de_Flore
https://fr.wikipedia.org/wiki/2004_en_litt%C3%A9rature
https://fr.wikipedia.org/wiki/Rentr%C3%A9e_litt%C3%A9raire
https://fr.wikipedia.org/wiki/2005_en_litt%C3%A9rature
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Possibilit%C3%A9_d%27une_%C3%AEle
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Possibilit%C3%A9_d%27une_%C3%AEle
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ennemis_publics_%28essai%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/Bernard-Henri_L%C3%A9vy
https://fr.wikipedia.org/wiki/La_Carte_et_le_Territoire
https://fr.wikipedia.org/wiki/Prix_Goncourt
https://fr.wikipedia.org/wiki/Soumission_%28roman%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89ditions_Flammarion
https://fr.wikipedia.org/wiki/Islamisation


35 

 

 La thématique traitée  

Comme thèmes majeurs de l'œuvre de Houellebecq, on peut retenir « le travail  et l'économie », 

« le libéralisme », « l’homme et l’animal », « la sexualité » ainsi que « la religion ». 

Le premier thème, parait être récurrent dans les productions littéraires houellebecquiennes. 

L’auteur fait du travail et de l’économie des thèmes centraux, souvent représentés de manière 

critique dans ses romans. Dans la société pré-industrielle, le travail, pour être encastré dans des 

relations sociales plus stables au moment où l'économie était soumise à des critères éthiques, 

contribuait à un épanouissement personnel et à une contribution à la société. L’observation est 

tout autre dans la société fortement industrialisée où le travail n'a plus cet attribut. Dans 

Extension du domaine de la lutte par exemple, l’auteur présente le secteur informatique, avec 

sa logique de performance et de compétition comme un environnement aliénant.  Le roman 

Plateforme du même auteur « explore les conséquences de la mondialisation du tourisme 

sexuel, où les individus sont réduits à des marchandises. Il explore les effets du libéralisme 

économique sur les individus, dépeignant une société où la logique du marché et de la 

compétition généralisée conduit à la déshumanisation et à la perte de liens sociaux.   

En somme, le travail et l'économie sont des révélateurs des transformations de la société 

contemporaine et de leurs effets sur la condition humaine. Ses romans dressent un portrait 

sombre et souvent pessimiste de cette réalité, tout en explorant des pistes de réflexion sur la 

dignité, la liberté et le sens de la vie. 

Depuis H. P8. Lovecraft. Contre le monde, contre la vie (1991), le capitalisme libéral a étendu 

son emprise sur les consciences et le mercantilisme, la publicité, le culte absurde vont de pair 

avec lui. Pire encore, le libéralisme s’est étendu du domaine économique au domaine sexuel. » 

Dans Extension du domaine de la lutte (1994), Houellebecq observe une libéralisation similaire 

de l'économie et de la sexualité, génératrice d'inégalités. « En système économique parfaitement 

libéral, certains accumulent des fortunes considérables ; d'autres croupissent dans le chômage 

et la misère. En système sexuel parfaitement libéral, certains ont une vie sexuelle variée et 

excitante ; d'autres sont réduits à la masturbation et à la solitude » (1994 :114). La 

libéralisation, poursuit-il, ne conduit pas au bien-être car la libéralisation accrue de l'économie 

et des mœurs contribue moins à l'épanouissement des humains qu’à leur individualisation. Sans 

capital familial et physique suffisant, les personnages houellebecquiens ratent leur socialisation 

 
8 Howard Phillips 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Travail_%28%C3%A9conomie%29
https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89conomie
https://fr.wikipedia.org/wiki/H._P._Lovecraft._Contre_le_monde,_contre_la_vie
https://fr.wikipedia.org/wiki/Extension_du_domaine_de_la_lutte


36 

 

et leur vie. Ils perdent souvent la maîtrise psychologique d'eux-mêmes. La dépression devient 

alors la conséquence d'une libéralisation mal vécue. De même, cette logique libérale est mise 

en exergue dans La Possibilité d'une île (2005) [adapté en cinéma en 2007]. C’est elle qui fait 

le malheur du personnage de Daniel, celui qui est amoureux d'Esther, car cette logique libérale 

qui vaut économiquement, vaut aussi amoureusement et Esther, qui est marquée par cet 

individualisme contemporain, ne lui rendra pas son amour". Également dans Anéantir (2022), 

le dernier roman du même auteur décrit les coulisses de Bercy, faisant de son héros Paul le 

conseiller du ministre de l’économie, Bruno. Ce dernier - meilleur ministre de l’économie 

depuis Colbert - a réussi à élever la France au rang de cinquième puissance industrielle 

mondiale. On est au cœur de la machine économique.  

Il convient de remarquer que la question du libéralisme a, chez Houellebecq, des ramifications 

tant économiques que politiques mais aussi morales : libéralisme économique et libéralisme de 

mœurs sont intimement liés. Son œuvre est riche d'enseignement sur la façon dont les 

organisations et les processus de travail broient les individus, à l'heure où la culture d’entreprise 

tente de dissimuler les violences des organisations et du marché... Souffrance au travail, mais 

aussi consommateurs insatiables, incapables d'assouvir leurs désirs infinis : autant de 

conséquences de l'infiltration du libéralisme dans toutes les sphères de la société, même les plus 

intimes. 

Le troisième thème paraît être central de l’ensemble de son œuvre. Dans plusieurs romans, 

l’auteur dresse des parallèles entre l’animalité résiduelle des relations humaines et leur 

apparente sociabilité. Les hommes sont des animaux mus par la conjonction de leurs instincts 

et de leurs idéaux. Les particules élémentaires (1998) est un roman qui offre de nombreuses 

comparaisons entre les sociétés humaines et animales. « La brutalité et la domination, générales 

dans les sociétés animales, s’accompagnent déjà chez le chimpanzé […] d’actes de cruauté 

gratuite accomplis à l’encontre de l’animal le plus faible. Cette tendance atteint son comble 

chez les sociétés humaines primitives, et dans les sociétés développées chez l’enfant et 

l’adolescent jeune. » 

Le thème de la sexualité est traité dans, Plateforme (2001) – son troisième roman. Là, l’écrivain 

dépeint le cheminement initiatique d’un homme à Bangkok, qui s’abandonne aux plaisirs du 

body massage, avant de décider, avec son amie Valérie, de proposer un club « où les gens 

puissent baiser ». Dans La Possibilité d’une île (2005), tous ses personnages, généralement des 

hommes médiocres, souffrent, cherchent désespérément l’amour de l’autre. Mais les illusions 



37 

 

de la libération sexuelle, l’individualisme primaire qui s’est installé dans les rapports humains, 

chacun revendique, pour lui seul, son droit au plaisir, le sadomasochisme9, la compétition 

sexuelle, la négation ou mutilation du corps d’autrui, autant de murs, autant de fossés qui 

séparent les individus. 

À propos du dernier thème de la religion Bruno Viard, un universitaire spécialiste de 

Houellebecq interrogé au moment de la parution de Soumission, indique que « la question 

religieuse est présente depuis le début » de l'œuvre de Michel Houellebecq. Certains de ses 

personnages sont hantée par le spectre de la disparition de la religion. Même si Houellebecq ne 

croit pas en Dieu, il affirme qu’aucune société ne peut survivre sans religion sous peine de 

suicide car, avec la famille, la religion répond à une nécessité sociologique essentielle, qui est 

de relier les hommes et de donner un sens à leur existence. C’est la raison pour laquelle il s’est 

tellement intéressé aux religions sans Dieu transcendant que Pierre Leroux ou Auguste Comte 

avaient espérées au XIXe siècle. J'ignore les raisons de l’hostilité à l’islam qui semblent lui être 

personnelles, mais il a plusieurs fois affirmé son hostilité à tout monothéisme. Dans cette 

perspective, l'islam est la religion la plus transcendante. Plus les hommes imagineront un Dieu 

qui est absolu, plus tyrannique sera sa loi. D’où sans doute le titre, Soumission. 

 À travers ses principales production, Houellebecq décrit des mœurs en péril et en profite pour 

dénoncer les travers du monde en pleine décadence. « Ses romans au pessimisme corrosif 

brossent le tableau prophétique et désenchanté d’un mode en perdition » (Jeuge-Maynart 

2012 :1493, [col.2]. 

  La nouvelle fiction ou l’autofiction 

L’autofiction, inventée en 1977 par Serge Doubrovsky, est une sorte de nouvelle autobiographie 

romancée qui rappelle l’écriture des romantiques au XIXe siècle. C’est une nouvelle Fiction qui 

va au-delà du simple réel pour questionner des profondeurs poétiques de l'âme humaine et qui 

privilégie le fantastique et le surréalisme, l’imaginaire, la fantaisie et les surprises par le recours 

aux mythes, à l’exotisme et aux voyages ainsi qu’une influence médiévale. Elle se particularise 

par le refus du Nouveau Roman. 

 
9 Le sado-masochisme, en termes simples, est une pratique sexuelle où le plaisir est lié à la domination et à la 

soumission, ou à la douleur et à l'humiliation. Il s'agit d'une combinaison de sadisme, qui implique l'excitation par 

l'infliction de douleur ou d'humiliation, et de masochisme, qui implique l'excitation par la réception de douleur ou 

d'humiliation. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre_Leroux
https://fr.wikipedia.org/wiki/Auguste_Comte
https://fr.wikipedia.org/wiki/Monoth%C3%A9isme
https://fr.wikipedia.org/wiki/Serge_Doubrovsky


38 

 

Si les romanciers adoptent l’autofiction comme manière d’exprimer leurs idées, ils s’écartent 

des principes du Nouveau Roman et renouent avec le roman traditionnel. Ils réhabilitent les 

récits, personnages, psychologie, avec un net engouement pour la première personne plutôt que 

la troisième. Cette option rédactionnelle se remarque chez Catherine Millet (Vie sexuelle, 2001 ; 

Jour de souffrance, 2008) et Christine Angot (Le Marché des amants, 2008) qui traient toutes 

le thème de la sexualité.   

Millet, dans Vie sexuelle, entreprend de raconter en détail l’ensemble des expériences sexuelles 

qu’elle a menées au cours de sa vie. La particularité du récit se fonde sur la vie sexuelle dite 

"libertine" de Catherine M. Le personnage principal admet avoir eu un nombre incalculable de 

partenaires dit "anonymes" depuis sa jeunesse en raison de l'absence de considérations morales 

négatives pour le sexe. Ce récit qui a été traduit en 33 langues et vendu à 700 000 exemplaires 

en France, a été l’un des scandales et des succès littéraires de l’année 2001. Dans Jour de 

souffrance, l’auteure raconte, la souffrance et l'effet de quasi-dédoublement que lui causèrent 

les incartades amoureuses de son compagnon, l'écrivain Jacques Henric. De son côté, Angot 

met en scène une femme, la narratrice, et son amant, Bruno, qui appartient à une autre sphère 

sociale et culturelle. 



39 

 

Conclusion générale 
Brièvement, le contenu du cours est organisé en deux chapitres correspondant à époques 

littéraires différentes :  le XIXe et le XXe Siècle augmenté des 25premières années du XXIe 

siècle.  

Le contenu retenu pour le XIXe siècle est divisé en périodes romantique, réaliste et de poésies 

moderne. Chacune de ces divisions renferme deux courants littéraires. Chaque courant a une 

conception de l’art littéraire qui lui est spécifique, la thématique qu’il développe et dispose du 

mode d’écriture qui détermine la manière dont les pensées sont exprimées. Ainsi, les écrivains 

préromantiques conçoivent la littérature comme un acte de libération et développent les thèmes 

du cosmopolitisme littéraire, du couple–impossible, et de la chrétienté. Dans ce prolongement, 

auteurs romantiques s’opposent à la conception classique de la littérature et proposent le 

renouvellement de l’art de la scène, de la poésie, du cadre et du type de personnages du roman. 

Les thèmes de prédilection sont la nature, Dieu, le moi et celui de l’évasion. De leur côté, les 

romanciers réalistes s’intéresser au monde jusque-là dédaigné par l’art et professent 

l’objectivité comme manière de le présenter en littérature. L’intrigue développée ressemble à 

un compte rendu d’une expérience commune où sont mis en scènes des personnages qui 

appartiennent à la catégorie sociale défavorisée en insistant sur leurs misères et vices. À son 

stade avancé, le réalisme cède la place au naturalisme qui intègre la dimension scientifique à la 

littérature grâce à l’observation et à l’expérimentation. Concernant le héros, les romantiques, 

réalistes et naturalistes préfèrent des personnages ordinaires souvent en situation d’échec et qui 

figurent la classe sociale de l’auteur. Les poètes symbolistes fondent la poésie sur trois 

principaux mots à savoir le symbole, la musicalité et la richesse du vocabulaire Leurs 

principaux thèmes qui y apparaissent sont l’analogie universelle, le secret et le sacré. 

Le contenu retenu pour le XXe siècle, est structuré en trois périodes, l’Avant la première guerre 

mondiale, l’Entre-deux-guerres et l’Entre 1940 et 2000. La période d’avant 1914 est dominée 

par deux principaux genres littéraires. Ce sont la poésie animée surtout par Apollinaire et le 

roman sous la plume d’Anatole France. La poésie abandonne un univers cérébral pour 

privilégier le rêve. Les thèmes préférés, la manière la plus directe de les traiter, le ton adopté 

favorisent cette option des poètes.  Dans le roman, France évoque les mythes et les croyances 

et se montre sceptique en matière religieuse et à la moralité humaine en vogue. Sa préférence 

est plutôt le régime politique socialiste. L’Entre-deux-guerres est largement dominé par la 



40 

 

poésie surréaliste. En ce qui est du mode d’écriture, les surréalistes préconisent une écriture 

automatique mêlant rêve et réalité, recourant à la fois à la raison et à la folie. La troisième 

période est marquée par la poésie, le théâtre et le roman. La poésie est inspirée des affres de la 

guerre, après la guerre, elle se ressource dans la quotidienneté. Sous leur première inspiration, 

les poètes dénoncent l’Occupation, fustige les méfaits de la guerre tout en manifestant leur 

solidarité avec les résistants. Avec la seconde inspiration, les poètes comme Jacques Prévert et 

Francis Ponge proposent une poésie traitant les thèmes comme la communication avec la nature, 

l’intérêt pour les objets et les choses. Le théâtre animé principalement par Samuel Beckett et 

Eugène Ionesco constitue l’expression la plus complète de l’absurde. Beckett traite le thème de 

l’obsession de notre néant et propose une œuvre classable dans l’antithéâtre caractérisé 

notamment par le décor presqu’inexistant et l’action réduite à quelques gestes et les dialogues 

sont à peines esquissés. Quant à Ionesco, il dénonce l’oppression de l’individu par la masse et 

constate l’impossibilité d’atteindre l’absolu. Il a recours à un langage automatique, absurde et 

dénonce la sclérose intellectuelle ou l’impossibilité de communiquer. Le roman s’est 

transformé en antiroman en remettant en question les structures, le genre et le verbe lui-même. 

Sartre, à travers son existentialisme, Albert Camus à travers la philosophie de l’absurde, ont 

illustré le mieux cette nouvelle tendance. Selon Sartre, l’écrivain doit prendre parti sans aucune 

hypocrisie car, l’individu seul décide du sens ou de l’absence de sens de sa vie. D’après Camus, 

vivre c’est faire vivre l’absurde. L’antiroman a cheminé vers le Nouveau roman où le lecteur 

est appelé, à participer plutôt à une création, à inventer, à son tour, l’œuvre et à apprendre à 

inventer sa propre vie.  

Dans les vingt-cinq premières années de ce siècle, le cours s’intéresse aux romanciers ayant à 

leurs actifs des productions relativement récentes et sur la littérature post-moderne. À propos 

des premiers romans de l’aube du siècle, les titres de certains d’entre eux sont influencés par le 

surréalisme et leurs auteurs s’annoncent à la fois talentueux et prolifiques. En ce qui concerne 

la littérature post-moderne, elle consiste surtout en une fragmentation du récit, en l'utilisation 

de l'ironie et de la parodie. C’est volonté affichée de renforcer le roman traditionnel en le 

retravaillant. Elle est surtout animée par Michel Houellebecq avec une thématique assez variée. 

Cet auteur fait du travail et de l’économie des thèmes centraux. Il traite en plus thème du 

libéralisme, en montrant le danger du libéralisme économique et sexuel, l’autre rhème qu’il 

traite est celui de l’homme et l’animal où il constate que les hommes sont des animaux mus par 

la conjonction de leurs instincts et de leurs idéaux. La religion est aussi un thème qui a attiré 



41 

 

l’attention de Houellebecq. Selon lui, aucune société ne peut survivre sans religion sous peine 

de suicide. La religion répond à une nécessité sociologique essentielle : elle relie les hommes 

et donne un sens à leur existence.  L’autre innovation de la post-modernité littéraire est le 

développement de l’autofiction. Cette nouvelle fiction privilégie le fantastique et le surréalisme, 

l’imaginaire, la fantaisie et les surprises par le recours aux mythes, à l’exotisme et aux voyages. 

Contrairement au prescrit du Nouveau Roman, l’autofiction adopte un style scriptural 

réhabilitant les récits, personnages, psychologie avec la quasi omniprésence de la première 

personne. Catherine Millet et Christine Angot sont les deux animatrices de cette autofiction. 

Elles traitent dans des ouvrages différents le thème de la sexualité où elles dénoncent la vie 

sexuelle dite "libertine" avec ses effets pervers sur la moralité et la culture des communautés 

humaines concernées.  

 

  



42 

 

Références bibliographiques 

[1] Bergez, D. (sous dir). 2007. Précis de Littérature française. Paris : Armand Colin.. 

[2] Bordas, É., Barel-Moisan, C., Bonnet, G., Déruelle, A., Marcandier-Colard, C. 2009. 

L’analyse littéraire. Notions et repères, 2e édition. Paris : Armand Colin. 

[3] Boursin, J-L. (dir.). 2007. Anthologie de la littérature française. Textes choisis du XIe au 

XXe Siècle.  Paris : Berlin.  

[4] Collectif. 2011. « Les dix romanciers français qui ont le plus vendu en 2010 »,  

Le Figaro Fr /livre, janvier 2011, http://www.lefigaro.fr/livres/2011/01/12/03005-

20110112ARTFIG00544-les-dix-romanciers-francais-qui-ont-le-plus-vendu-en-2010.php, 

consulté le 22/1/2016. 

[5] Gontard, Marc. 2001. « Le postmodernisme en France : définition, critères, périodisation 

 ». Le temps des lettres. Rennes : Presses universitaire de Rennes, p. 282-294. 

[6] Jeuge-Maynart, I. 2012. Le petit Larousse illustré. Paris : Larousse. 

[7] Lagarde, A. et Michard, L. 2002. XIXe Siècle. Les grands auteurs français. Anthologie et 

histoire littéraire, 4e édition. Paris : SEJER. 

[8] Lagarde, A. et Michard, L. 2004. XXe Siècle. Les grands auteurs français. Anthologie et 

histoire littéraire, 7e édition. Paris : Bordas. 

[9] Lancrey-Javal, R. (s/dir.). 2004. Littérature 2de Collection des textes à l’œuvre. Paris : 

Hachette. 

[10] Masson, N. 2007. La littérature française. Paris : Groupe Eyrolles. 

[11] Ponge, F. 1942. Le Parti pris des choses. Paris : Gallimard. 

[12] Robbe-Grillet, A. 1963. Pour un nouveau roman. Paris : Gallimard. 

[13] Sabbah, H. (sous dir.). 2001. Littérature seconde. Textes et Séquences. Paris : Hatier. 

 

 

 

 

 

 

http://www.lefigaro.fr/livres/2011/01/12/03005-20110112ARTFIG00544-les-dix-romanciers-francais-qui-ont-le-plus-vendu-en-2010.php
http://www.lefigaro.fr/livres/2011/01/12/03005-20110112ARTFIG00544-les-dix-romanciers-francais-qui-ont-le-plus-vendu-en-2010.php

